প্ৰকাশক:

**শ্রত্যারপ্তর মুখোপাধ্যা**র

ম্যানেজিং ডিরেক্টার

এ, মুখার্জা আগও কোং লিমিটেড

২ ক্রেজ কোয়ার স্থালিকাতা - ১২

প্রথম সংস্করণ, শ্রাবণ, ১৩৬১

মুদ্রাকর:

গ্রীপ্রভাতচন্দ্র রায়

শ্রীগোরাঙ্গ প্রেস লিমিটেড

e, চিস্তামণি দাস লেন, কলিকাতা - >

### অধ্যাপক **শ্রীযুক্ত স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায়** শ্রীচরণেষ্—

যাঁর কাছে গুরুর হিতৈষণা, অগ্রজের স্নেহ ও বন্ধুর সৌহার্দ্য আশাতীতভাবে লাভ করেছি—

২০|৬|৫৪

# ভূমিকা

বাংলা সাহিত্যে স্থপরিচিত শ্রীগোপাল হালদারের ন্তন ক'রে পরিচয় দেবার দরকার নেই; এবং এই বইয়ের গোড়াতে তিনি তাঁর উদ্দেশ্য ও রচনা-পদ্ধতির যে বিবরণ দিয়েছেন তাতে তাঁর অভিপ্রায় স্থম্পট হয়েছে বলেই মনে হয়।

প্রথমেই লক্ষ্য করবার বিষয়, তিনি তাঁর বইয়ের নামকরণ করেছেন বাংলা সাহিত্যের 'রূপ-রেথা'—'ইতিহাস', 'ইতিবৃত্ত' বা 'ইতিকথা' নয়। এই রূপ-রেথা তিনি এঁকেছেন বাংলার সাংস্কৃতিক ইতিহাসের পটভূমিতে। প্রাচীন ও মধ্যযুগের বাংলা সাহিত্যের যতগুলি বিবরণ আমার জানা আছে তার কোনটি এরপ সমগ্র দৃষ্টিভঙ্গী নিয়ে লেখা হয়েছে বলে মনে হয় না।

তার কারণও আছে। এ বিষয়ে যাঁরা অগ্রগামী তাঁদের চলবার পথে বাধা ছিল অনেক,—যে বাধা এখনও আছে এবং যে বাধার কথা আমাদের গ্রন্থকারও বলেছেন। এ কথা সত্যা, বাংলা সাহিত্যের ইতিহাস বাংলার সাংস্কৃতিক ইতিহাসের একটি অন্ধ, কিন্তু এই সাংস্কৃতিক ইতিহাস এখনও সম্পূর্ণভাবে আমাদের গোচরে আসেনি। সাহিত্যের ইতিহাস সর্বান্ধস্থনার করে লিখতে হলে যে সব সাহিত্যিক ও সাংস্কৃতিক তথ্যের একান্ত প্রয়োজন, তা' এখনও সংগৃহীত হব নি। বান্তবিক, প্রাচীন ও মধ্যযুগের বাংলা ও বাঙালী সম্বন্ধ আমাদের অজ্ঞতার অন্ত নেই। স্থতরাং উপাদান সংগ্রহ সম্পূর্ণ না করে সমগ্র বিবরণ লিখতে যাওয়া ছংসাহসের সামিল; কারণ আগে ভিত্তিমূল শক্ত না ক'রে ইমারত গাঁথা যায় না। সেইজল্ম যাঁরা পূর্বগামী তাঁরা বাংলা সাহিত্যের ঐতিহাসিক সৌধ নির্ম্মণে মুটেমজুরের কাজকে তুচ্ছ বা নগণ্য মনে করেন নি, এবং এতেই তাদের শ্রমসাধ্য সাধনা বহু পরিমাণে সীমাবদ্ধ ভিল।

তা ছাড়া, বাংলা দেশের রাজনীতিক ইতিহাস মোটাম্টি রকমে জানা থাকলেও, সামাজিক ইতিহাসের বা ভাবচিস্তা-প্রবাহের ধারণা এখনও স্থাপষ্ট নয়। গ্রন্থকার সভাই বলেছেন, এই ইতিহাসের মূলে রয়েছে বাঙালী জাতির

আত্মপ্রকাশের প্রেরণা, যেমন সাহিত্যের মধ্যে রয়েছে তার আত্মবিকাশের সাধনা। জাতির জীবন থেকে তার সাহিত্যকে বিচ্ছিন্ন করে দেখা যায় না; কারণ সাহিত্য কেবল ব্যক্তি-মানসের নয়, সমষ্টিগত জীবনেরও প্রতিফলন। এই জীবনের ঐতিহ্য কি ভাবে প্রবাহিত হয়েছে তা বুঝতে হলে যে সব মূল তথ্যের প্রয়োজন তা এখনও অনাবিদ্ধত বললেও চলে।

কিন্তু ভিত্তি স্থাপনের জন্ম অত্যাবশুক মূল্য থাকলেও তথ্যসংগ্রহই ইভিহাস-রচনার একমাত্র উপাদান নয়। সাহিত্যের ইতিহাস কেবল কবি, কাবং ও কাহিনীর বিবরণে অথবা স্থান, কাল ও পাত্রের নীরস তর্কে সার্থকতা লাভ করে না। এথানে প্রধান জিজ্ঞাসা হচ্ছে—স্টের প্রেরণা ও সেই অন্তর্গত প্রেরণার ঐতিহ্য, যার সমাধান কেবল বাহ্য তথ্যের বিচারে সম্পন্ন হয় না। এই প্রেরণার স্বরূপ বোঝার জন্ম রাষ্ট্রিক ও সামাজিক পরিবেশের ধারণাও আবশ্রুক, কারণ তার মধ্যেই এই প্রেরণা বিভিন্ন মুগে বিভিন্ন রূপ ধারণ করে।

প্রাচীন ও মধ্যযুগের বাংলা সাহিত্য সম্বন্ধে এই ধরণের আলোচনা থ্ব বেশি হয়নি বলেই বর্ত্তমান রচনা বিশেষ ভাবে উল্লেখযোগ্য। তত্পযোগী তথ্যের অভাব গ্রন্থকারকে নিরাশ করলেও নিরস্ত করেনি, কারণ তিনি এরপ রপরেথারও প্রয়োজন অহুভব করেছেন। তাঁর উদ্দেশ্য প্রধানতঃ সাহিত্যিক, কেবলমাত্র ঐতিহাসিক নয়; তাই স্থুল পাণ্ডিত্য নিয়ে তিনি গতাহুগতিক পথে চলেন নি। তথ্যের দিক থেকে যা নির্ভরযোগ্য ও যেটুকু নিতাস্ত প্রয়োজনীয় তাই অবলম্বন ক'রে তিনি জাতীয় ভাববিকাশের আহুযঙ্গিক পরিবেশের মধ্যে সাহিত্য-স্প্রের পরিচয় দিয়েছেন,—বিশেষজ্ঞের সঙ্গলন বা গবেষকের প্রমাণপঞ্জী মাত্র রচনা করেন নি। কোথাও নিজম্ব গবেষণার দাবি নেই; কিন্তু সাক্ষাৎ-পরিচয়-লন্ধ বিবরণের মধ্যে যেমন অন্থুসন্ধানের অভাব নেই তেমনি ম্বকীয় চিস্তাশীলতার স্থুম্পন্ত ছাপ বর্ত্তমান। অশেষস্থেহভাজন গ্রন্থকার ভাষাতত্বে পারংগম, কিন্তু তত্বাহেষণ তাঁর স্থভাবসিদ্ধ রসজ্ঞতা ক্ষ্ম করেনি। বৈয়াকরণের মনোভাব নিয়ে তিনি সাহিত্যবিচারে বসেন নি এবং সর্ব্বদাই মনে রেথেছেন যে, জাতির আত্মচেতনার যা বৈশিষ্ট্য তারই উপর তার ভাষা ও সাহিত্য প্রতিষ্ঠিত।

**ক**লিকাতা

শ্রীস্থশীলকুমার দে

### নিবেদন

আধুনিক ভারতবর্ষে বাঙালীর পরিচয়—তার সাহিত্যে ও তার স্বাধীনতার সংগ্রামে। মূলত তা একই সত্যের তু পিঠ। বাঙালীর পক্ষেও তা ছিল একই প্রেরণার ত্বই ধারা, একই সাধনার ত্বই দিক; সে প্রেরণা আত্মপ্রকাশের প্রেরণা, সোধনা আত্মবিকাশের সাধনা। গর্ব করবার মতো কারণ তাতে আমাদের আছে, তা আমরা জানি। তথাপি ১৯৪৭-এর ১৫ই আগস্ট বাঙালী জাতি স্বেচ্ছায় ত্বই স্বতম্ব রাষ্ট্রে বিভক্ত হয়ে গেল,—বাঙ্লার ইতিহাসে এত বড় টাজিডি আর ঘটে নি। সমসাময়িক কালের রাজনৈতিক ঘটনাবর্ত ঘেতাবে স্পৃষ্টি হয়েছে তা আমরা দেখেছি। কিন্তু ঘটনাটা দৈবাৎ ঘটে নি। এই টাজিডি সম্বন্ধে গভীরতর জিজ্ঞাসার অবকাশ আছে। বাঙালীর ইতিহাসে তার কাবণ অনুসন্ধান করতে হবে। রাজনৈতিক, সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ইতিহাসের কোনে। ধারাই সেদিক থেকে অবজ্ঞা করবার মতো নয়। বাঙ্লা সাহিত্যের, ইতিহাসও বাঙ্লার সাংস্কৃতিক ইতিহাসের একটি অন্ধ এবং বাঙালীর ইতিহাসেরই একটি শাখা। প্রধানত, সেই জিজ্ঞাসা ও এই দৃষ্টিক্ষেত্র থেকেই আমি বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাস আলোচনায় অগ্রসর হয়েছিলাম।

অবশ্য সাহিত্যের ইতিহাস শুধু ইতিহাসও নয়, সাহিত্যের স্বায়ত্ত এলাকায় স্কাষ্টি-প্রেরণার ও স্কাষ্টি-ঐতিহ্যেরও প্রকাশ ও বিকাশ, সাহিত্যেরও আপন ক্ষেত্রে স্বরাজ লাভ। এই কথা সাহিত্য-জিজ্ঞান্থ পাঠক মাত্রই জানেন, অনুসন্ধানকালে আমিও তা বিশ্বত হতে চাই নি।

বাঙ্লা সাহিত্যের এরপ ইতিহাস জিজ্ঞাসায় এখনো ত্স্তর বাধা রয়েছে।
বাধা ত্'দিকের। সাহিত্য হিসাবে, বাঙ্লা সাহিত্য কেন,—কোনো সাহিত্যই
মধ্যযুগীয় সামাজিক পরিবেশ ও মতাদর্শ কাটিয়ে উঠতে না পারলে আত্মপ্রতিষ্ঠ
হয় না। আমাদের দেশের সাহিত্যে এই মধ্যযুগ দীর্ঘস্বামী হয়েছে;—এই হল
প্রথম বাধা। কাজেই খ্রীস্টীয় প্রায় ১৮০০ অব্দ পর্যস্ত রচিত বাঙ্লা সাহিত্যে
যা সাহিত্য বলে গণ্য হয়, তার সাহিত্য-বিচারই প্রায় গৌণ জিনিস। প্রাচীন
ও মধ্যযুগের বাঙ্লা সাহিত্যের বারো আনি আলোচনাই সামাজিক ও সাংস্কৃতিক

আলোচনা, পূজা-অর্চা, নিয়ম-নীতি, ধ্যান-ধারণা, অহুষ্ঠান-প্রতিষ্ঠানের বিচার-বুকান্ত। অর্থাৎ এ হচ্ছে সাংস্কৃতিক নৃ-বিজ্ঞানের গবেষণা,---সাহিত্যিক বিচারের পক্ষে তা একটা বাধা হয়ে ওঠে। অথচ সাংস্কৃতিক বিষয়ের কার্য-কারণ যথার্থরূপে বুঝতে হলে জীবন-যাত্রার মূল সত্য জ্ঞানা থাকা চাই; এবং সামাজিক বিভাসের মূল তথ্য না জানা থাকলে সাংস্কৃতিক বিশ্লেষণ অসম্ভব। তুর্ভাগ্যক্রমে বাঙ্লার সামাজিক ইতিহাসের সেই সব মূল তথ্য এখনো অনাবিষ্ণুত —এইটি দ্বিতীয় বাধা। এই জ্বাই স্বামরা বরং স্বতীতের সাহিত্য থেকে বুঝতে চাই অতীতের সামাজিক অবস্থা। উপরতদা দেখে অমুমান করে নিতে ষাই ভিত্তিভূমির বিত্যাস। এরপ অন্তুমান কিছু কিছু সত্যও হতে পারে; কিন্তু সমাজ-বিজ্ঞানের ছাত্র মাত্রই জানেন এটি হল সংস্কৃতি-জিজ্ঞাসার বিপরীত মার্গ। জীবন-যাত্রার গোড়ার কথা আগে জানতে হয়, তবেই বোঝা সম্ভব গাহিত্যে তার প্রতিফলন কতটা পড়েছে প্রত্যক্ষ, কতটা পরোক্ষ;—কতটা পড়েছে স্ষ্টির মৌলিক নিয়মে অন্নরঞ্জিত হয়ে, কতটা পড়েছে ব্যক্তি-মানসের মধ্য দিয়ে কুজ হয়ে বা হ্যুক্ত হয়ে। এ গ্রন্থে আমি সেই সমাজ-বিজ্ঞান-সম্মত পথে বাঙ্লা সাহিত্যের কথা পরিবেশন করেছি, এমন ধারণা কেউ করে থাকলে তিনি অত্যধিক আশা করছেন;—এখনো তত্বপ্রোগী তথ্য আমাদের নেই, এবং আমিও ভত্নপ্রোগী যোগ্য গ্রেষক নই। তবে যোগ্যতা না থাকলেও ষ্মামার জিজ্ঞাদা আছে, আর এ গ্রন্থেও তার পরিচয় হয়তো পাঠকেরা পাবেন। তার অপেকা বেশি কিছু আশা করবেন না।

বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাস রচনা একটা ত্ঃসাধ্য ব্রড; কডকাংশে প্রায় তা অসম্ভবও। প্রাচীন ও মধাষ্কের বাঙ্লা সাহিত্য বলতে তো পুঁথিপত্র। কত পুঁথি কোথায় আছে ঠিক নেই। যে সব পুঁথির কথা জানা গিয়েছে, সে সব পুঁথিও সকলের পরীক্ষা করবার স্থাোগ নেই। কোন্ পুঁথিতে কি ছিল কি আছে তাও জানা যায় না। যা মুদ্রিত হয়েছে তারও কতটা থাটি কতটা মেকি বোঝা সহজ নয়। যা মুদ্রিত হয়নি তাও নকলের নকলে বা শোনা কথার প্রমাণেই অনেক সময়ে গ্রাহ্ম। তা ছাড়া, কে কোন্ পুঁথির লেখক, কে গায়ক, কে লিপিকার, কে আগে কে পরে, এসব কত প্রশ্ন যে ওঠে এবং এখনো মীমাংসার অপেক্ষায় আছে, তার শেষ নেই। এ সব প্রশ্ন মীমাংসিত না হলে বাঙ্লা সাহিত্যের যথার্থ ইতিহাস রচনা ত্রহ কাজ। তা সত্তেও

বলা চলে—মোটের উপর এ কাজ এখন যথারীতি আরম হয়েছে। ডাঃ দীনেশচন্দ্র সেন মহাশয়ের 'বঙ্গভাষা ও সাহিত্য' বা তাঁর ইংরেজিতে লেখা বাঙ্লা ভাষা ও সাহিত্যের ইভিহাসের উপর এখন অসহায়ের মতো নির্ভর না করলেও চলে ;—অবশ্য দীনেশচন্দ্রের সেই স্থলিখিত রক্তান্ত চিরদিনই অগ্রবর্তী হিসাবে সমাদৃত হবে। ডাঃ স্থকুমার সেন তিন থণ্ডে যে বিরাট 'বাঙ্লা শাহিত্যের ইতিহাস' রচনা করেছেন, এ কালের বাঙালীর গবেষণার, পাণ্ডিত্যের ও অক্লান্ত সাধনার তা একটি আশ্চর্য নিদর্শন। তার সহায়তা গ্রহণ করে পরবর্তীরাও আরও অগ্রসর হতে পারবেন। অবশ্য তা ছাড়াও বহু মনস্বীরা বাঙ্লা সাহিত্যের এক-একটি যুগ বা বিভাগ নিয়ে পৃথক পৃথক গবেষণা করেছেন। পরীক্ষার্থী ছাত্রদের উপযোগী বই-এরও অভাব নেই--শ্রীযুত স্থকুমার সেনের তথ্য-ঠাসা গ্রন্থ 'বাঙ্গালা সাহিত্যের কথা' প্রায় স্টপ্ফোর্ড ক্রকের ইংরেজি সাহিত্যের ইতিহাসের প্রাথমিক গ্রন্থথানাকে মনে করিয়ে দেয়। বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাস সম্পর্কে এসব গ্রন্থ থাকা সত্ত্বেও আমি এ গ্রন্থ রচনায় ত্ব: সাহসী হয়েছি যে কারণে তা প্রথমেই উল্লেখ করেছি : সেই জিজ্ঞাসা। দিতীয় কারণ এই যে, পূর্বসূরীদের পাণ্ডিত্যে ও পরিশ্রমে বাঙ্লা সাহিত্যের রূপ-রেখা আজ অনেকটা স্থন্থির, আমার মতো দাধারণ জিজ্ঞাস্থ সে পথে এখন পদার্পণ করতে পারেন। নিভূলি না হোক, পথটা অনেকাংশে এখন নিরাপদ।

এই থণ্ডে আমার আলোচিত বাঙ্লা সাহিত্যের প্রথমার্ধ মাত্র প্রকাশিত হল। এটি প্রাচীন ও মধ্যযুগের বাঙ্লা সাহিত্যের কথা। দ্বিতীয়ার্ধ আধুনিক কাল, আরম্ভ হবে এ: ১৮০০ থেকে। বলা বাল্লা, প্রথমাধেই অনিশ্চয়তা ও অস্পষ্টতা বেশি, ভ্রম-প্রমাদের অবকাশও তাই বেশি। দ্বিতীয়ার্ধে অবশ্য অনিশ্চয়তা তত নেই, অনেকাংশে তা সাহিত্য-বিচার ও মূল্যায়নের ব্যাপার। তাই বলে ভ্রম-প্রমাদের অবকাশ তাতেও কম নয়।

এ কথা বলা বাহুল্য—আমি বাঙ্লা সাহিত্যের কোনো জটিল সমস্তার সমাধান করতে চাই নি, কোনো তর্কের মীমাংসাও করিনি, কোনো পুঁথিপত্রের যাথার্থ্য-অ্যাথার্থ্য বিচার করাও আমার উদ্দেশ্ত ছিল না। সাধারণ-দ্বীক্বত কথাই আমি মেনে নিয়েছি। কোনোটি পরিত্যাজ্য প্রমাণিত হলে আমি তা পরিত্যাগ করতে পারব,—আমার আলোচনা তাতে পঙ্গু হবে না।

আলোচনা কালে যে হু'-একটি নীতি আমি গ্রহণ করেছি পাঠকের তা

· জানা প্রয়োজন। প্রথমত, পুরাতন পুঁথিমাত্রই সাহিত্য নয়, এবং একই বিষয়ে যেথানে বহু রচনা রয়েছে দেখানেও প্রথম ও প্রধান প্রধান রচনারই পরিচয় গ্রহণ প্রয়োজন। এ ছাড়াও যে কোনো গ্রন্থের বা লেখকের একটা বিশেষ সামাজিক বা ঐতিহাসিক গুরুত্ব আছে, তা আলোচ্য। দ্বিতীয়ত, প্রাচীন ও মধ্যযুগের কাহিনী আমি কালান্তক্রমিক রীতিতেই উপস্থিত করেছি; কিন্তু বাঙ্লা গ্রন্থের কালনির্ণয়ের কূট তর্কে আমি বিশেষ উৎসাহ বোধ করি নি। কারণ এ দেশে কালের হিসাব এত অনিশ্চিত যে অনেক সময়েই গ্রন্থের দিন-ক্ষণ নির্ণয়ের চেষ্টা নির্থক, একটা মোটের উপর কালামুমানই মাত্র সম্ভবপর। অতীতের দিকে যত আমরা পিছিয়ে যাই, ততই বুঝি,— যেমন চর্বার পদসমূহের বেলা,—কোনো লেখা ছু দশ কেন, ছু এক শত বংসরের আগে-পরে হওয়াও কিছুই বিচিত্র নয়,—এক-আধ শতাব্দীর তর্কও যেন সেসব ক্ষেত্রে অর্থশৃত্য। অবশ্য যতই আধুনিক কালের দিকে এগিয়ে আদি ততই বুঝি শতাকী কেন, স্থিরতর করে দশক জানাও দরকার। হিসাবে যাই হোক। তথাপি জানা প্রয়োজন সেই প্রকাণ্ড যুগের কোনু পর্বে, কোন পর্যায়ে কোন বিশেষ পরম্পরায় কোন লেখা লিখিত হয়েছিল। কালামুক্রমিক আলোচনাই এই হিসাবে একমাত্র স্থির পদ্ধতি। তৃতীয়ত, কূট বিতর্কের বোঝায় আমি পাঠকদাধারণকে বিভ্রান্ত করতে চাই নি। অনেক সময়ে শুধু আমার বিবেচনায় যা সাধারণ-গ্রাহ্ম সিদ্ধান্ত, দেইটিই জানিয়ে দিয়েছি। তু এক ক্ষেত্রে তর্ক-জাল লঘু করতে আলোচনা-কালেই এমন কথা উল্লেখ করে গিয়েছি, যা হয়তো পাদটীকায় বলাই নিয়ম। পাদটীকা পাছে পাঠকের পক্ষে পদক্টকের মত বাধা হয়, এজন্ম গ্রন্থ ও গ্রন্থকারদের নাম ও ঠিকুজী পদতলে নামাতে চাই নি। চতুর্থত, উদ্ধৃতি দেবার ইচ্ছা থাকলেও আমি তা একান্ত প্রয়োজনে ছাড়। দিতে পারি নি; এবং যথন দিয়েছি তথনো পাঠকের পক্ষে সহজ্ঞসভা গ্রন্থ বা তার সংস্করণ প্রভৃতি থেকেই দিয়েছি। আদলে উক্তি না দিলে সাহিত্যরদ বোঝা যায় না। অবশ্য এরপ সাহিত্যও আছে যার উদ্ভি-দান ছঃদাধ্য--থেমন, মঙ্গলকাব্য, বা গল্প, উপন্তাদ। উদ্ভি বিষঞ্চে কার্পণ্যের কারণ গ্রন্থের আকার। এমন অসামান্ত কত উদ্ধৃতিই বা দেওয়া বায় যাতে পাঠক গ্রন্থের মেদফীতি ক্ষমা করবেন ?

বোধ হয় বলা অসম্ভব--এই অসম্পূর্ণ ও সামান্ত আলোচনায়ও আমি কত পণ্ডিত, কত মনস্বী, কত বন্ধুবান্ধব, সহযোগী অগ্রন্ধ ও অমুক্তদের নিকট কত ভাবে ঋণী। যথাসম্ভব সব লেখক ও তাঁদের গ্রন্থাদির নাম আমি গ্রন্থে উল্লেখ করেছি; নিশ্চয়ই আরও ঋণ অমুল্লিখিক রয়েছে, কিন্তু তা অস্বীকার্য নয়। যাঁদের বহু মত ও কথা আমি জেনে না জেনে আস্থানাৎ করেছি তার মধ্যে তথাপি এথানে উল্লেখ করতে হয়—আমার ভরদাস্থানীয় অধ্যাপক স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায় ও স্থালকুমার দে, স্কুমার সেন ও রঙ্গীন হালদার মহাশয়দের নাম; এবং অধ্যাপক শশিভ্ষণ দাশগুপ্ত, আশুভোষ ভট্টাচার্য, ডা: দীনেশচন্দ্র দেন প্রভৃতির গ্রন্থাদির কথা। বন্ধুবর্গের মধ্যে রচনাকালে নানাভাবে উপকৃত হয়েছি অধ্যাপক ভোলানাথ ঘোষ, স্থশীল জানা, শ্রীমান্ অনিল কাঞ্জিলাল ও 'পরিচয়' পত্রের বন্ধুগণের দ্বারা। পাণ্ডুলিপি অনেকটা একবার দেখে উপদেশ দিয়েছিলেন ডাঃ স্থশীসকুমার দে; তবু যে ভুলক্রটি রইল সে আমার নিজের অক্ষমতায়, অনবধানতায়। খানিকটা এ গ্রন্থের হিন্দী অহবাদ করে রেখেছেন বারাণদীর বন্ধুবর শ্রীযুক্ত মহেন্দ্র রায়-—অবশ্র তা এখনো প্রকাশিত হয় নি। এ গ্রন্থ যে তথাপি সমাপ্ত ও প্রকাশিত হল সেই ক্বতিষ প্রায় দর্বাংশে প্রাপ্য এ. মুখার্জী কোম্পানীর শ্রীযুক্ত অমিয়রঞ্জন মুখোপাধ্যায়ের। এঁদের সকলকে আমার সশ্রদ্ধ ক্রতজ্ঞতা এই সূত্রে নিবেদন করছি।

সমালোচকের নিকট নিবেদন—অসংখ্য অপরাধ মার্জনা করলেও তাঁর। ভুলফুট প্রদর্শনে যেন শিথিলতা না দেখান। কারণ, সমালোচকই লেখকের অক্তব্রিম বন্ধু। পাঠকদের নিকট প্রভ্যাশা—এই গ্রন্থ পড়ে মূল গ্রন্থাদি পড়বার জন্ম তাঁরা যেন উদ্যোগী হোন, কারণ সাহিত্যের সাধ আলোচনার ঘোলে মেটে না। ইতি—

**माबा**ब8३्:

গোপাল হালদার

## সংকেত ও গ্রন্থপঞ্জী

গ্রন্থাক্ত লেখক ও পুন্তক-পুন্তিকা প্রভৃতির নাম বন্ধনী-মধ্যে প্রষ্টব্য। মাত্র বহুবার উল্লেখিত লেখকের ও পুন্তকের নামই সংক্ষেপিত হয়েছে। যথা,

#### সংকেত

ডা: সেন—বা: সা: ই: (ইভিহাস) = ডা: স্থকুমার সেন লিখিত 'বালালা সাহিত্যের ইভিহাস—প্রথম খণ্ড'। (২য় সংস্করণ, ১৯৪৮ এটান্ধ) প্রা: প্র: = বালালা প্রাচীন পুথির বিবরণ (সাহিত্য পরিষদ-প্রকাশিত) ব: সা: পরিচয়—ডা: দীনেশচন্দ্র সেন সম্পাদিত 'বল সাহিত্য পরিচয়' (কলিকাতা বিখবিভালয়, ১৯১৪); প্রধানত উদ্ধৃতির জন্ম ব্যবহৃত। (ব:) সা: প: পত্রিক। = বলীয় সাহিত্য পরিষদ পত্রিকা।

ইংরেজিতে লেখা 'বাঙ্লার ইভিহাস' = History of Bengal Vol I (Ed. R. C. Majumdar. Dacca University, 1943). History of Bengal Vol II (Ed. Sir J. N. Sarkar. Dacca University, 1948).

ODBL - Origin and Development of Bengali Language, by Prof. Suniti Kumar Chatterjea (C. U.)

### গ্রন্থপঞ্জী

উপরোক্ত গ্রন্থ, পুঁথিপত্র ও নানা গ্রন্থের মৃদ্রিত সংস্করণ ছাড়া বিশেষ উল্লেখনীয়:

শ্রীযুক্ত স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায়ের গবেষণা-গ্রন্থ ও প্রবন্ধসমূহ,

শ্রীযুক্ত স্থালকুমার দে'র বন্ধ সাহিত্য সম্বন্ধীয় গবেষণা-গ্রন্থ—বিশেষত, Early History of the Vaishnava Faith and Movement in Bengal. (Cal. 1942)

শ্রীযুক্ত স্থকুমার সেনের 'বাঙ্গালা সাহিত্যের ইতিহাস' ছাড়াও 'মধ্যযুগের বাঙ্গালা ও বাঙ্গালী', 'প্রাচীন বাঙ্গালা ও বাঙ্গালী'। ডাঃ দীনেশচন্দ্র সেন—'বঙ্গভাষা ও সাহিত্য' (১৯৪৯) শ্রীযুক্ত আশুতোষ ভট্টাচার্য—'বাঙ্গালা মঙ্গল কাব্যের ইতিহাস'।
J. C. Ghosh—Bengali Literature (Oxford, 1948)
Kalikinkar Dutta—History of the Bengal Subah, Vol L. 1740-1770.

Sir Jadunath Sarkar-Mughal Administration.

| বিষয়                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | পৃষ্ঠা             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| প্রথম পর্ব: প্রাচীন যুগ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                    |
| জন্মকাল (খ্রীস্টাব্দ ৯০০—খ্রীস্টাব্দ ১২০০)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ১—-৩২              |
| <b>১। প্রথম পরিচেছদ</b> : বাঙ্লা ভাষা ও বাঙালীর সাহিত্য                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | دزد                |
| বাঙ্লা দেশ ও বাঙালী জাতি (৫), বাঙ্লা ভাষা (৬), প্রাচী<br>বাঙ্লা সাহিত্যের পরিবেশ (১০), সামাজিক বনিয়াদ (১১)<br>সাংস্কৃতিক পরিচয় (১০)                                                                                                                                                                                                                                                            |                    |
| । দ্বিতীয় পরিচেছদ : চর্যাপদ 🖍                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ,<br>१२—७२         |
| চধার সাধারণ রূপ (২৩), প্রাচীন বাঙ্লা সাহিত্যের রূপ (৩০                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | )                  |
| দ্বিতীয় পৰ্ব: মধ্যযুগ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |
| প্রাক্-চৈত্তন্ত পর্ব ( খ্রীস্টাব্দ ১২০০—খ্রীস্টাব্দ ১৫০০ ) 🕡                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ৩8७8 <i>レ</i>      |
| <b>০। প্রথম পরিচেছদ</b> : তুর্ক-বিজয় ···                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | oc-89              |
| রাজনৈতিক পটভূমি (১৭), দামাজিক আবর্তন ও বিবর্তন (৪৩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | )                  |
| 3। দ্বিতীয় পরিচেছদ: প্রাক্-চৈত্ত বাঙ্লা সাহিত্য 🗥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 89-68~             |
| চণ্ডীদাসের প্রীকৃষ্ণ-কীর্তন (৪৮), <u>চণ্ডীদাস সম্প্রা</u> (৪৯)<br>প্রীকৃষ্ণ-কীর্তনের কাব্যবস্ত (২২), প্রীকৃষ্ণ-বিজয় (৫৪), কবিবাসে<br>রামায়ণ (৫৬), মনসা-মঙ্গলের প্রাচীন কাব্য (৫৯)<br>চৈতন্য-পর্ব (খ্রীস্টাব্দ ১৫০০—খ্রীস্টাব্দ ১৭০০) …                                                                                                                                                         | ),<br>র<br>৬8-—১৭৭ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ₩>0F 4             |
| শ্রীটেডতাদেব (৬৫), বৈষ্ণুব্ মহাজন-মণ্ডলী (৭০), বৈষ্ণু<br>আন্দোলন (৭২), বৃন্দাবনের ষড় গোন্ধামী (৭৩), দ্বিতীয় পর্বায়<br>জীনিবাস-নরোত্তম-ভামানন্দ (৭৪), রাজনৈতিক পটভূমিকা<br>মোগল সাম্রাজ্যের প্রতিষ্ঠা ও বৈভব (৭৬), বৈষ্ণুব-সাহিত্<br>(৭৯), জীবনীকাব্য (৮০), চৈতত্য-জীবনী (৮১), অ্যান্ত ভক্ত<br>জীবনী (৮৮), পদাবলী (৯০), চৈতত্য-পর্বের পদক্তা (৯৪)<br>বৈষ্ণুব শাস্ত্র ও কৃষ্ণুমঙ্গল কাব্য (১০৬) | व<br>:<br>:        |
| 1.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -<br>3<br>884—-788 |

| c | _ |   |   |  |
|---|---|---|---|--|
| Г | 7 | δ | ध |  |

পষ্ঠা

- **৭। পঞ্চম পরিচেছদ :** পৌরাণি**ক অহুবাদ-শা**থা ··· ১৪৫—১৫০ মহাভারত (১৪৫), রামায়ণ (১৪৯)
- ৮। মঠ পরিচেছদ : বাঙ্লা সংস্কৃতির প্রসার ও বিবিধ কাব্যধার। ১৫১—১৭৭

কিরাত অঞ্চল (১৫২), নেপালের রাজসভা (১৫৪), কামরূপ-কামতা ও কোচবিহারের রাজসভা (১৫৬), ত্রিপুর রাজসভা (১৫৮), মণিপুরে বাঙ্লা সংস্কৃতি (১৫৯), আরাকান বা রোসালের রাজসভা (১৬০), বাঙলায় মুস্লমান কবিদের আবির্ভাব (১৭৩), তুই শতাকীর দান (১৭৪)

- 'নবাবী আমল' ( খ্রীস্টাব্দ ১৭০০—খ্রীস্টাব্দ ১৮০০ ) ··· ১৭৭—২৪০ ৯। সপ্তম পরিচেছদ: নবাবী আমল ৮ ··· ১৭৭—১৮৫ রাজনৈতিক বিপর্যয় (১৭৮), সামাজিক পরিবেশ ও জমিদারের উৎপত্তি (১৮০), পলাশীর প্রেক্ষাপট (১৮১), ফারসী প্রভাবের বিস্তার (১৮২), 'নাবুবী' আমল (১৮৩)
- ৮। অপ্টম পরিচেছদ: পুরাতনের অমুর্ত্তি ... ১৮৬—২০৭ বৈষ্ণব-সাহিত্যের ধারা (১৮৬), মঙ্গল কাব্যের ধারা (১৯১), মনসামঙ্গল, চণ্ডীমঙ্গল, ধর্মস্থল ও ধর্মের গীত (১৯২-৪), ঘনরাম চক্রবর্তী, নরসিংহ বস্থ, মাণিকরাম গাঙ্গলী, রামকান্ত রায় (১৯৪-৯), ধর্মের গীত ও ধর্মপুরাণ, সহদেব চক্রবর্তী, রামাই পণ্ডিত' (২০০-০১), অন্যান্ত মঙ্গলকাব্য (২০১), পৌরাণিক অমুবাদ শাখা (২০২), রামায়ণ, রায়বার, (২০৩), মহাভারত (২০৭)
- ১১। নবম পরিচেছদ : নাথ-যোগীদের কাহিনী ··· ২০৮—২১৪ গোরক্ষবিজয় (২০৯), গোপীচন্দ্রের গান (২১১) ঈ৺
- **১২। দশম পরিচেছদ:** বিভাস্থলর কাব্য ও কালিকামদল ২১৪—২৩১ ভারতচন্দ্র (২১৭), অন্নদামদল (২১৯), রামপ্রদাদ সেন (২২৮)
- ১৩ ৷ **একাদশ পরিচেছদ :** পাঁচালী, 'ইস্লামী পুরাণ', গাথা, গীতি ও বিবিধ রচনা— ... ২০১—২৪০
  - সূত্যপীরের পাঁচালী (২০১), ইস্লামী পুরাণ (২০০), লোক-গাথা (২০৫), মৈমনসিংহ গীতিকা ও পূর্ববন্ধ গীতিকা (২০৬), লোকগীতির নাগরিক বিবর্তন (২০৬), অধ্যাত্ম গীতি (২০৯), মহারাষ্ট্র পুরাণ (২৪০), কালান্তরের আয়োজন (২৪১)

# প্রথম পর্ব

# था छी न यू ग

(খ্রীস্টাব্দ ৯০০—খ্রীস্টাব্দ ১২০০)

## প্রথম পরিচ্ছেদ

### বাঙ্লা ভাষা ও বাঙালীর সাহিত্য

প্রোচীনতম নিদর্শন ঃ 'হাজার বছরের পুরাণ বাঙ্লা ভাষায় বৌদ্ধগান ও দোহা'—এই নামে 'চর্যাচর্য বিনিশ্চয়', সেই সঙ্গে সরোজ বজের (সরহপাদের) 'লোহাকোষ' ও কারপাদের 'ভাকার্ণব' এই ভিনথানা পুঁথি একত্র সম্পাদিত করে স্বর্গীয় মহামহোপাধ্যায় হরপ্রসাদ শাস্ত্রী 'বঙ্গীয় সাহিত্য পরিষদের' পক্ষ থেকে বাঙ্লা ১০২০ সালে (ইংরাজী ১৯১৬ খ্রীস্টাব্দে) একখানা কবিতা-সংগ্রহ প্রকাশ করেন। এর মধ্যেকার 'চর্যাচর্য বিনিশ্চয়'ই একমাত্র খাঁটি বাঙ্লায় লেখা 'পদ' বা গান বলে গ্রাহ্ম হয়েছে। সাধারণত 'চর্যাপদ' বলেই বাঙ্লা সাহিত্যে এর পরিচয়, —য়িও আসল নাম কারও কারও মতে 'চর্যাচর্য বিনিশ্চয়', 'চর্যাশ্চর্য বিনিশ্চম', ইত্যাদি। অর্থাৎ নামের সম্বন্ধে বিনিশ্চিত হবার উপায় এখন আর নেই; তবে 'চর্যাপদ' নামটিই আধুনিক বাঙ্লা সাহিত্যে প্রচলিত। এখনও পর্যন্ত এই চর্যাপদই বাঙ্লা সাহিত্যের আদিগ্রন্থ, আর তার অন্তর্ভুক্ত পদগুলিই প্রাচীনতম বাঙ্লা সাহিত্যের নিদর্শন। এই পদগুলোর বয়্বস প্রায় হাজার বৎসর বা তার কাছাকাছি।

অবশ্য চর্যাপদের এই পদগুলি ছাড়াও প্রাচীন বাঙ্লা ভাষার আরও কিছু কিছু নিদর্শন পাওয়া যায়; কিন্তু তা ভাষারই নম্না, সাহিত্য নামের যোগ্য নয়। এ সবের মধ্যে গণনা করা হয়—পুরালিপি বা পুঁথিপত্রে প্রাপ্ত প্রাচীন বাঙ্লার পল্লী ও স্থানের কিছু কিছু নাম; অমরকোষের ভায় সর্বানন্দের 'টীকাসর্বস্ব'তে (১১৫৯ খ্রীস্টাব্দের শেষ দিকে এ টীকা সংকলিত হয়) উল্লিথিত প্রায় ৩০০ বাঙ্লা শঙ্ক; 'প্রাক্বত পৈদলে'র (১৪শ শতাব্দীর শেষদিককার প্রাক্বত পদসংগ্রহ) এখানেওখানে প্রাপ্ত কয়েকটি বাঙ্লা পদ ও শ্লোক এবং হ'একটি বাঙ্লা বাক্যাংশ;— মহারাষ্ট্রের এক চালুক্য রাজার নির্দেশে (খ্রীঃ ১১২৯-৩০) সংকলিত "অভিলাষ চিন্তামণি" নামে বিশ্বকোষ-জাতীয় গ্রন্থের দশাবতার স্থোত্তের অন্তর্ভুক্ত হ'টি বাঙ্লা গ্লোকের টুকরা। বাঙ্লা ভাষাতত্বের দিক থেকে এসব হয়তো মূল্যবান, কিন্তু বাঙ্লা সাহিত্যের পক্ষে এদের কোনো মূল্য নেই।

বাঙালী জীবন ও বাঙ্লা সাহিত্যের বিষয়বস্ত হিসাবে এ সবের চেয়ে বরং মূল্যবান—বাঙ্লার থনার বচন, ডাকের বচন, রূপকথা, উপাখ্যান, ব্রভকথা, ছড়া, প্রবাদ, প্রবচন প্রভৃতি। এসবের মূল বিষয়বস্ত হয়তো খুবই প্রাচীন। কিন্তু এসব জিনিস আগে কোনদিন লিখিত রূপ পায়নি। তাই লোকের মূথে মূথে ভাষায়, এবং কভকটা ভাবেও, তার এত অদল-বদল হয়েছে যে, তার বর্তমানকালীন রূপকে আর প্রাচীন সাহিত্যের নমুনা বলে গ্রহণ করা সম্ভব নয়।

পিশেল সাহেবের মতে। কোনো কোনো পণ্ডিত বলেছেন যে, জয়দেবের 'গীতগোবিন্দ' প্রথমত মাত্রাবৃত্ত ছন্দে অপলংশে বা বাঙ্লায় রচিত হয়ে থাক্বে; পরে কবি তা সংস্কৃতে ঢালাই করেছেন। কিন্তু একথা অধিকাংশ পণ্ডিতই গ্রহণ করেননি। বরং ভারতীয় সাহিত্যের ইতিহাস যাঁরা আলোচনা করেছেন তাঁরাই জানেন যে, মুখের ভাষা দেশে দেশে কালে কালে যতই পরিবর্তিত হোক. গ্রীস্টীয় অব্দের প্রথম দিক থেকেই সংস্কৃত প্রায় বরাবরই ছিল সমস্ত ভারতবর্ষের সাংস্কৃতিক জীবনের ভাষা। 'পালি' বৌদ্ধদের কাছে ও 'অর্ধমাগধী' জৈনদের কাছে কিছুকাল তাদের নিজ নিজ ধর্মগত আলোচনা ও সংস্কৃতির বাহন ছিল। পরে, এীস্টীয় প্রায় ৮০০ থেকে ২,০০০ শতকের মধ্যে 'শৌরসেনী' প্রাক্বতের সন্তান শৌরসেনী অপলংশ বা 'অবহট্ঠ'ও রাজপুত রাজাদের প্রভাবের সঙ্গে সঙ্গে তংকালীন উত্তর-ভারতের প্রায় রাষ্ট্রভাষা হয়ে উঠেছিল। সেই প্রাচীন বাঙ্লার যুগে বাঙালী পণ্ডিভেরাও তাই বাঙ্লায় কবিতা লিখুন আর না লিখুন, পারলে কাব্যচর্চা করতেন সংস্কৃতে। 'অবহটুঠে' কবিতা রচনায়ও তাঁদের উৎসাহ ছিল, তা দেখ্তে পাই। কারণ, বাঙ্লার উচ্চবর্গের স্থী-সজ্জনের চক্ষে তথন পর্যন্ধ বাঙ্লা ভাষা ছিল শৌরদেনী-অপভ্রংশেরও তুলনায় শাদা-মেটে গ্রাম্য জিনিস।

হাজার খানেক বংসর আগেই বাঙ্লা ভাষা জন্মগ্রহণ করে। ভারতের অন্তান্ত প্রধান প্রধান আধুনিক ভাষাগুলিও খ্রীস্টীয় ১০ম থেকে ১২শ শতকের মধ্যেই উদ্ভূত হয়। অবশু সে-সব কোনো কোনো ভাষাব নিদর্শন মেলে একটু আগে, কোনো ভাষার বা একটু পরে! তা ছাড়া সব ভাষাতেই যে তথন-তথনি সাহিত্য স্পষ্টি হয়েছিল, তা-ও নয়। তবে ভারতের 'হিন্দ্-আর্য ভাষা' (পাশ্চান্ত্য পণ্ডিতেরা ভারতের যে-ভাষার নামকরণ করেছেন 'ইন্দো-এরিয়ান্' বলে, আমরা ভাকে এ নামে অভিহিত করতে চাই) তথন 'প্রাচীন স্তর' ও 'মধ্য স্তর' উত্তীর্ণ হয়ে উত্তর ভারতে 'আধুনিক ন্তরে' এসে পৌছয়। এই হিন্দ্-আর্ধ ভাষারই প্রাচ্য শাখার এক প্রধান প্রতিনিধি বাঙ্লা (বা 'বঙ্গ ভাষা'); কিন্তু ভাষা হিসাবে বাঙ্লা ভাষা কুলীন নয়। 'হিন্দ্-আর্থ ভাষা'র প্রাচ্য শাখা আদে কুলীন বলে গণ্য হত না। তার কারণ, বাঙালী জাতটাও আসলে বড় বেশী কুলীন জাত নয়।

### বাঙলা দেশ ও বাঙালী জাতি

কারা বাঙ্লা দেশের প্রাচীনতম অধিবাসী, আর বাঙালীর রক্তে কতটা কোন রক্ত আছে, এ-বিচার নু-বিজ্ঞানের। তবে এ কথা মনে রাখতে হবে— যারা বাঙ্লা দেশের আদিবাসী তাঁরা এই বাঙ্ল। ভাষা বলতেন না, মূলত তাঁরা 'হিন্দ্-আর্থ'-ভাষী ছিলেন না। নৃ-বিজ্ঞানের মতে বাঙলার প্রাচীনতম অধিবাসীরা সম্ভবত ছিলেন অন্টিক গোষ্ঠীর অস্টো-এশিয়াটিক জাতির মামুষ; তাঁরা ব্রহ্মদেশ ও শামদেশের মোন এবং কম্বোজের (উত্তর ইন্দো-চীনের) শের শাখার মাতুষদের আত্মীয়। এ জাতীয় মাতুষকেই বোধহয় বলা হত 'নিযান', কিল্বা 'নাগ'; আর পরবর্তী কালে 'কোল্ল', 'ভিল্ল', ইত্যাদি। ত। হলে অনুমান করা যেতে পারে, তাদের ভাষাও ছিল অন্ট্রিক-গোষ্ঠীর মোন-ক্ষের-শাখার ভাষার মতোই। অনেকটা এরপ ভাষাই এখনো বলেন বাঙ্লা দেশের পশ্চিমে কোল, মুণ্ডা, সাঁওতাল প্রভৃতি আদিবাসীরা, আর পূর্ব বাঙ্লার ( এখন আদাম রাজ্যের ) খাশিয়া পাহাড়ের খাশিয়ারা। অন্টিক গোষ্ঠা ছাড়াও বাঙ্লা দেশে বাস করতেন দ্রাবিড় গোষ্ঠার জাতেবা। তাঁরা ছিলেন স্থসভা জাত। তাঁদের প্রধান বাসভূমি এখন দাক্ষিণাতা: তাঁদের প্রধান ভাষা এখন তামিল, তেলেগু, মালায়ালাম ও কন্নডী। এক সময়ে তাঁরা সম্ভবত পশ্চিম বাঙ্লায় ও মধ্য বাঙ্লায়ও ছড়িয়ে পড়েছিলেন। এখনো ছোটনাগপুরের (বিহার রাজো) ওরাওঁ প্রভৃতি জ্ঞাতেরা দ্রাবিভ গোষ্ঠীরই একটা ভাঙা ভাষা বলেন। অন্টো-এশিয়াটিক ও দ্রাবিড় ভাষীরা ছাড়াও পূর্ব ও উত্তর বাঙ্লায় বহু পূর্বকাল থেকে নানা সময়ে এসেছিলেন মঙ্গোলীয় বা ভোট-চীনা গোষ্ঠার নানা জাতি-উপজাতি—যেমন গারো, বরো, কোচ, মেছ, কাছারি, টিপ্রাই, চাক্মা প্রভৃতি। সম্ভবত এঁদেরই বলা হত 'কিরাড' জাতি। এঁরা ভোট-চীনা গোষ্ঠার নানা ভাষা-উপভাষা বলতেন।

অতএব, শুধু নানা ভাষাই বে এই বাঙ্লা দেশে প্রাচীনতম কালে চলত তা নয়, দেশটাও ছিল নানা জাতি-উপজাতির বাসভূমি;—'বাঙালী' বলে একটা

গোটা জাতও তাই তথনও পর্যন্ত জ্মায়নি। 'রাঢ়', 'স্ক্লা', 'পুগু', 'বক্ব' প্রভৃতি প্রাচীন শব্দগুলি প্রথম দিকে বোঝাত বিশেষ বিশেষ জাতি বা উপজাতিকে; তারপরে তাদের বাসস্থল হিসেবে এক একটা বিশেষ বিশেষ অঞ্চলকে। যেমন, 'রাঢ়' বলতে এথনো বোঝায় মধ্য-পশ্চিম বক্ব, 'স্ক্লা' বোঝাত দক্ষিণ-পশ্চিম বক্ব; 'পুগুবর্ধনভূক্তি' বোঝাত মোটের উপর উত্তর বক্ষকে। অবশ্য, এছাড়াও এক একটা অঞ্চলের অহ্য নাম ছিল। যেমন, উত্তর বক্ষকে পূর্বেও বক্ষতে, এথনো বলে 'বরেন্দ্রা', 'বরেন্দ্রা'; 'বক্ব' বলতে বিশেষ করে বোঝাত পূর্ব বক্ব ( আজ যা পাকিন্তানের অন্তর্গত)। আবার 'সমতট', 'হরিকেল' প্রভৃতি ছিল সেই পূর্ব বক্ষেরই দক্ষিণাঞ্চলের এক একটা ভাগের নাম। এসব নামের মধ্যে 'গৌড়' ও 'বক্ব' এই শব্দ হ'টি স্থপ্রাচীন, পাণিনিতেও তার উল্লেখ আছে। 'বক্ব ব্যবহার আছে ঐতরেয় আরণ্যকেও। কিন্তু সমস্ত বাঙ্লা দেশের সাধারণ নাম 'বাঙ্লা' মৃসলমান তুর্ক বিজ্ঞোরাই দেন। তার পূর্বে 'গৌড়' বলতে প্রধানত বোঝাত বরেন্দ্রভূমি; তারপর বাঙ্লার অনেকটা অংশ। পরে পাল রাজাদের গৌড় সাম্রাজ্য যতই বিস্তার লাভ করে ততই 'পঞ্চগৌড়', 'সপ্রগৌড়' বলে উত্তর ভারতের অনেক দূর পর্যন্ত গৌড়ের অন্তর্ভুক্ত করবার চেটা হয়।

কিন্তু এসব অঞ্চলের মান্তবের সাধারণ ভাষা বাঙ্লা নয়; তাই এসব অঞ্চলকে বাঙ্লা বলা কথনো সন্তব নয়। অর্থাং বাঙ্লা বার আশৈশব নিজস্ব ভাষা তিনিই বাঙালী; আর যেথানকার সাধারণ মান্তম, বিশেষ করে রুষক-শ্রেণী, সাধারণ ভাবে বাঙ্লা কথা বলেন সে-দেশই বাঙ্লা দেশ,—রাষ্ট্র হিসাবে সে-স্থান ভারত বা পাকিস্তান, কিংবা বিহার 'রাজ্য', আসাম 'রাজ্য' বা অন্ত যে-কোনো 'রাজ্যে'র অস্তর্ভুক্তই হোক্, ৩াতে ধায় আসে না। তাই জ্ঞাতি ও দেশের প্রধান এক পরিচয়—ভাষা; কারণ ভাষা একটা মৌলিক সামাজিক বন্ধন, সংস্কৃতির এক প্রধানতম বাহন, জ্ঞাতির মানসিক রূপেরও পরিচায়ক।

### বাঙ্লা ভাষা

বাঙ্লা ভাষা কিন্তু অফ্রিক গোষ্ঠার ভাষাও নয়, দ্রাবিড় গোষ্ঠার ভাষাও নয়;
আর ভোট-চীনা গোষ্ঠার ভাষার চিহ্ন তো এ ভাষায় প্রায় নেই-ই বলা চলে।
বাঙ্লা ভাষা ভারতীয় 'হিন্দ্-আর্য' গোষ্ঠার ভাষারই বংশধর। তার কারণ, বাঙ্লার
প্রাচীনতম অধিবাদী অফ্রিক-দ্রাবিড়-ভোটচীনা প্রভৃতি জাতি-উপজাতিদের

10

উপরে উপনিবেশ স্থাপন করে ক্রমে ক্রমে আধিপত্য বিন্তার করে উত্তর ভারতের আর্য-ভাষী হিন্দ্-আর্য সভ্যতার ধারক নানা জাতির মাহুষেবা। তারা সকলে রক্ত হিসাবে বা জাতি হিসাবে 'আর্য' ছিল না। 'আর্য' কথাটাই সম্ভবত মূলত একটা সাংস্কৃতিক নাম। ষারা পশ্চিম থেকে বাঙ্লা দেশে আসত তারা এই ভাষার ও সংস্কৃতিতেই ছিল এক গোন্তীর। খ্রীস্টপূর্ব ১,০০০ থেকে খ্রীঃ ৫০০ অন্তের মধ্যেই তারা সম্ভবত প্রথমে এসেছিল বিদেহে, মগধে; পরে আসে অক্তে, আর তারও পরে বঙ্গে, কলিকে। যারা এসব দেশে প্রথম আসত, বসবাস করত এখনকার স্থানীয় 'অন্-আর্য' অধিবাসীদের সঙ্গে, স্থভাবতই তারা আর্য-সংস্কৃতির আচার-বিচার বিশুদ্ধ রাথতে পারত না। তাই উত্তর-ভারতে বা আর্যাবর্তে ফিরে রুগলে তাদের জন্ম প্রাস্থিতর বাবস্থা হত। এ থেকে বুঝতে পারি, কেন বৈদিক যুগে 'প্রাচ্য'দেরও অসম্মানের চোখেই দেখা হত, আর বঙ্গ জাতিকে বলা হয়েছে 'বয়াংসি', কিনা পক্ষিজাতীয়।

থাঃ পূর্ব ৫০০ অন্দের পূর্বেই কিন্তু আর্ঘ-ভাষীদের মধ্যে মগধ রাজ্য প্রাধান্ত অর্জন করতে থাকে। তারপরে মৌর্থ সাম্রাজ্যের কেন্দ্র হল মগধ। এই মৌর্থ যুগ ( খ্রীঃ পূঃ ৩২ শতক) থেকেই বাঙ্লা দেশে আর্য-ভাষীদেব উপনিবেশ স্থাপিত • হতে থাকে। অবশ্য বাঙ্লা দেশে অশোকের কোনো অফুশাসন আবিদ্ধৃত হয়নি। কিন্তু বগুড়ার মহাস্থান-গড়ের 'সংবহীয়'দের প্রতি নির্দেশটি রচিত হয়েছে আর্যভাষার 'পূরী প্রাক্বতে' এবং উৎকীর্ণ হয়েছে মৌর্যুগের ব্রান্ধী লিপিতে। তা থেকে বোঝা যায়, আর্যভাষীরা মৌর্যুণে উত্তরবঙ্গে এসেছে। গুপ্তযুগে ( গ্রীস্টীয় ৪র্ব শতক থেকে ৭ম শতকে ) দেখি এই আর্য-ভাষীদের বসতি পশ্চিম বাঙ্গার সর্বত্ত প্রসারিত হয়েছে। বাঁকুড়ার পোথরণায় ( পুন্ধরণ ) চক্রবর্মার পুরালিপিটি সংস্কৃত ভাষায় লিখিত; তার অক্ষর গুপ্তযুগের প্রথম দিক্কার বাদ্ধী লিপির নিদর্শন। সংস্কৃত তথন দেশের রাজভাষা ; কিন্তু রাজপুরুষেরা মুখে পূর্বী প্রাক্ততেরই কোনো রূপ বলতেন। বাঙ্লার ভূমিজ অস্তাজেরাও খ্রীস্টীয় ৭ম শতকের কাছাকাছি এই হিন্দ্-আর্থ গোষ্ঠার কথিত ভাষা হিসাবে এই প্রাচ্য প্রাকৃতকে গ্রহণ করতে আরম্ভ করেছিল, তা অনুমান করা যায়। তারপর গৌড় সাম্রাজ্যের পত্তন হক পাল রাজতে ( খ্রীঃ ৭৪০ থেকে খ্রীঃ ১,১০০ ); আর গৌড়ভূমি ( উত্তর বন্ধ ) তথন আর্থ-সংস্কৃতির এক প্রধান কেত্র হয়ে ওঠে। কি 'গৌড়ী রীতি'তে . শংস্কৃত রচনায়, কি ভাস্কর্যকলায়, কি বিভাচর্চায়—গৌড় তখন উত্তর ভারতে

অগ্রগণ্য। 'শৌরসেনী অপল্রংশ' (শৌরসেনী প্রাক্কত থেকে) আগেই জন্মগ্রহণ করেছিল। এই যুগে হিন্দ্-আর্য ভাষার প্রাচ্য প্রাক্কতের শাখাগুলির মধ্যেও নৃতন বৈশিষ্ট্য ক্রমণ পরিক্ষৃট হয়ে উঠতে থাকে। যেমন, 'মাগধী প্রাক্কতে'র মধ্যে পশ্চিম মাগধী ('ভোজপুরিয়া' যার বংশধর), মধ্য মাগধী (মগহী, মৈথিলী প্রভৃতিতে যার পরিণতি) ও পূর্ব মাগধী (বাঙ্লা, ওড়িয়া, অসমিয়া যার সন্তান), এরপ প্রকার-ভেদ তথন লক্ষ্য করা যেত। এর কিছু পরেই দেখা গেল পূর্ব মাগধীর বংশধর বাঙ্লা ভাষা একটা নিজন্ব বৈশিষ্ট্য অর্জন করেছে। কিন্তু তথনো বাঙ্লা দেশের উচ্চবর্গের মাহ্মধেরা কাব্যচ্চা করতেন সংস্কৃতে, না হয় অবহট্ঠতে (শৌরসেনী অপল্রংশের চলিত নাম)। তার কারণ বোঝাও প্রয়োজন।

সংস্কৃত কোনো কালে কথাভাষা ছিল কিনা সন্দেহ। কিন্তু সংস্কৃত মধ্য-যুগেও অনেক দিন পর্যন্ত ছিল ভারতের উচ্চ-কোটির সংস্কৃতির বাহন। এখনো তা সে-সম্মান সম্পূর্ণ হারায়নি। প্রাচীন ভারতে বৈদিক যুগের পবে লোকে মুখে যে হিন্-আর্য ভাষা বলত তার নাম ছিল 'প্রাক্বত', অর্থাং প্রাক্বত জনের ভাষা। কিন্তু কথিত ভাষা দ্রুত পরিবর্তিত হয়,—কাল-ভেদেও হয়, দেশভেদেও হয়। বিশেষত, আর্যভাষীরা যতই অক্সভাষীদের দেশে বিস্তার লাভ করতে থাকে, ততই সেই সব দেশের লোকের ভাষার প্রভাবও আর্যভাষীদের নিজেদের কথাবার্তায় আর্য-ভাষার উপর অল্লাধিক পড়তে থাকে। প্রাক্তরেও তাই প্রথম যুগেই (খ্রী: পু: ১,০০০ থেকে খ্রী: পূ: ৫০০র মধ্যে) ছই রূপ দেখা দেয়:—'প্রাচা' ও 'উদীচা'। এর পরে দেই 'প্রাচ্য' প্রাক্তরেও ১টি শাখা জন্মায়-একটি 'মাগধী', বিশেষ করে মগধ তার জনক্ষেত্র; আর একটি 'অর্ধ-মাগধী'—কোশল ছিল তার কেন্দ্র। অন্ত দিকে পশ্চিমের 'মধাদেশে' ( গঙ্গা-যমুনার অন্তর্বেদীতে ও শুরসেনদের রাজ্যে ) উড়ত হয় 'শৌরসেনী প্রাক্ত'। মৌর্য যুগে, মগধের মতই মাগধী প্রাক্তেরও মর্যাদা ছিল। কিন্তু তারপর থেকে উত্তর ভারতের প্রাণকেন্দ্র হয়ে দাঁড়ায় সেই অন্তর্বেদী শৌরসেনী অঞ্চল। তথন থেকে শৌরসেনী প্রাক্রতই উত্তর ভারতে প্রাধান্ত অর্জন করে, মাগধী প্রাকৃত তুচ্ছ বলে গণ্য হয়। খ্রীস্টীয় ৫ম শতকে বরক্ষচি তাঁর 'প্রাক্বত-প্রকাশ' ব্যাকরণে কাব্য-সাহিত্যে প্রাক্তের প্রয়োগ সম্পর্কে কতকগুলি ধরাবাঁধা নিয়মের উল্লেখ করেছেন। অবশ্য তারও আগে ভরতের

নাট্যশাল্পে নাটকের বিভিন্ন পাত্রপাত্রীর মূখে প্রাক্ততের বিভিন্ন রূপের প্রয়োগের উল্লেখ পাওয়া যায়। যেমন, আমরা দেখি—সংস্কৃত নাটুকে সংস্কৃত ভাষা বলে বীর নায়কেরা; 'শৌরদেনী প্রাক্ততে' কথা বলে রানী, রাজ্বদ্ধী প্রভৃতি অভিজাত মহিলারা; তারা গান গায় আবার 'মহারাষ্ট্রী প্রাক্তে' (তা স্থললিত ছিল বলে কি?); আর শক্তলার ধীবরদের মতো (সাধারণ শ্রমজীবী) মান্তবেরা কথা বলে 'মাগধী প্রাকৃতে'; দহা ও ঘাতকেরা বলত 'পৈশাচী প্রাক্নত'—সম্ভবত তা ছিল কাশ্মীর ও উত্তর-পশ্চিম সীমান্তের প্রাচীন কথ্য ভাষা। এই সাহিত্যিক ব্যবস্থাটা হয়ত তথনকার বাস্তব অবস্থা দেখেই স্থির হয়েছিল—অর্থাৎ মাগণী প্রাকৃত প্রাকৃত-জনের ভাষা, শৌরসেনী প্রাক্তরে মর্যাদ। অতুলনীয়। কিন্তু এ রক্ষেব পাকা-পোক্ত ব্যবস্থা থেকেই বোঝা যায়—সাহিত্যে এই সব বীতি ও ব্যবস্থা যথন নেওয়া হচ্ছিল, বিবিধ অঞ্চলে লোকের মুখে ভাষা তথন আরও পরিবর্তিত হয়ে গিয়েছিল। সাহিত্যের প্রাক্তগুলি তাই লোক-মুথের প্রাক্তের ঘ্যামাজা রূপ; আর তাও আবার অনেকটা ধরাবাঁধা কৃত্রিম রূপ। এদিকে খ্রীঃ ৬০০ থেকে থীঃ ১,০০০-এর মধ্যে লোকের মুপেব ভাষা এভাবে পরিবর্তিত হতে হতে প্রাক্তের যে-রূপ দাঁডায় তাকে আর তথনকার মানুষেরা প্রাক্বত বলত না; বলত 'অপভ্রংশ', চলতি কথায় 'অবহট্ঠ' ( 'অপভ্রষ্ট' )। এই অপভ্রংশ রূপই আবার ভেঙে-চরে খ্রীঃ ১,০০০-এর দিকে নানা অঞ্চলে ভারতীয় নানা আধুনিক ভাষা রূপে জন্ম নিতে থাকে—যেমন, বাঙ্লা, মৈথিলী, ভোজপুরিয়া, অবধি (অ্যোধ্যার), ব্রজভাথা ইত্যাদি। কিন্তু একটা কথা জানা দরকার:--আমরা 'শৌরসেনী অপত্রংশে'রই লিখিত নিদর্শন পাই; অক্যাক্ত প্রাক্তের 'অপত্রংশ দশা'র প্রমাণ পাই না। এইজন্তই 'অবহট্ঠ' বলতেই বোঝায় 'শৌরসেনী অপল্রংশ', অন্ত অপদ্রংশ-গুলি ছিল অবজ্ঞেয়। আর পূর্বেই বলেছি রাজপুত রাজাদের প্রভাবে শৌরসেনী অবহট্ঠ খ্রীঃ ৮ম শতকের পর থেকে উত্তর-ভারতের প্রায় রাষ্ট্রভাষা হয়ে ওঠে। এই (मोत्रात्मनी व्यवहिट्ठेब्रेट वः मध्य बच्च-ভाथा, थाड़ित्वानी; व्यात এ ভाषाट मूननमानी প্রভাবে পরিণত হয় হিন্দোন্তানীতে। আধুনিক 'হিন্দী' এই হিন্দোন্তানীরই উপর গঠিত সংস্কৃতশব্দবহুল লিখিত ভাষা। উত্ন সেই হিন্দোন্তানীরই উপর গঠিত পারদীশন্দবহুল লিখিত ভাষা; তাই হিন্দী ও উত্ন কুলীন ভাষা। কিন্তু কথা এই--৮ম থেকে ১০ম শতকে উচ্চবর্গের মাহুর সংস্কৃত ছাড়া অক্স কোনও

ভাষায় সাহিত্য রচনা করতে হলে তা রচনা করত 'অবহট্ঠ'তে। বাঙালী কবিও তাই তথন সংস্কৃতে আর অবহট্ঠতে কাব্য রচনা করতেন স্বচ্ছদে ;— কারণ, বাঙ্লার বিশ্বজ্ঞানের। এ-সব রচনারই সমাদর করতেন, বাঙ্লা রচনার নয়।

### প্রাচীন বাঙ্লা সাহিত্যের পরিবেশ

সাংস্কৃতিক উত্তরাধিকারঃ বাঙালী যথন বাঙ্লা ভাষায় সাহিত্য রচনা করতে আবস্ত করে তথন সে হাজার দেড়েক বংসরের ( খ্রী: পূ: ৫০০ থেকে খ্রীস্টীয় ১,০০০ অব্দের মধ্যে) ভারতের হিন্দ্-আর্য সংস্কৃতির ও হিন্দ্-আর্য ভাষার উত্তরাধিকারী। অবশ্য ততদিনে ভারতের আর্য-সংস্কৃতি বা বৈদিক শংস্কৃতি কতকটা কাল্জুমে সামাজিক নিয়মে, আর অনেকটা এই দেশের প্রাচীনতম নানা অধিবাসীদের জীবনযাত্রা ও ধ্যানধারণার সঙ্গে সংমিপ্রণের ফলে, এক নিজম্ব ভারতীয় সংস্কৃতিতে রূপাস্তরিত হয়েছে। সাধারণ ভাবে ভারতের এই সংস্কৃতিকে বল। চলে 'প্রাচীন হিন্দু-সংস্কৃতি'—যদিও তারও অনেক স্তর আছে: দেশভেদে, সম্প্রদায়ভেদে তার অনেক প্রকার-ভেদও ছিল। তথাপি তার তিনটি প্রধান লক্ষণ সমস্ত ভারতে এই সেদিন পর্যস্ত অক্ষুণ্ণ ছিল—মথা, এই হিন্দু-সুংস্কৃতির বাস্তব জীবন্যাত্রা ছিল পল্লী-সভ্যতার উপযোগী বাহুল্যহীন; সমাজ ছিল জাতি-ভেদে বিভক্ত, এবং আধ্যাত্মিক চিস্তায় শুধু পরজন্মে নয়, 'প্রাক্তন' বা কর্মফলেও বিশ্বাস ছিল স্থগভীর। এগুলোকে তাই বলতে পারি 'সর্ব-ভারতীয়' জিনিস। অবশ্য প্রাচ্য ভারতের এই পূর্ব-প্রান্তে সেই প্রাচীন হিন্দু-সংস্কৃতিও এথানকার নৈপর্গিক পরিবেশে ও এই বহুমিশ্রিত বাঙালী জাতির সামাজিক পরিবেশে কতকগুলি বৈশিষ্টা ও ঐশ্বৰ্য লাভ করেছিল, তা বলাই বাহুল্য। কিন্তু তবু স্মরণীয় এই যে, এই বৈশিষ্ট্যও ছিল গৌণ। যারা সংস্কৃতিমান ও উচ্চকোটির চিস্তার পক্ষপাতী, বাঙলা দেশেও তাদের চেষ্টা ছিল এই হিন্দু-আর্থ সংস্কৃতিকে বা ভারতের হিন্দু-সংস্কৃতির মূল ধারাকে থথাসম্ভব মাত্ত করা। তাই এই সংস্কৃতি ছিল বাঙালী সাহিত্যিকের একটি উত্তরাধিকার। রামায়ণ, মহাভারত, ভাগবত ও অক্যান্ত পুরাণ থেকে তা বাঙলাকে একদিকে যুগিয়েছে বিষয়বস্তু ( যাকে এীযুক্ত স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায় বলেন Matter of Sanskrit) এবং অক্তদিকে

অনেকাংশে দান করেছে বাঙালীর কাব্যাদর্শ। প্রাচীন বাঙালী সাহিত্যিকের সাহিত্যিক ঐতিহও ছিল সর্বভারতীয় কাব্য, অলমার, দর্শন ও ধর্মের।

কিন্তু যারা বাঙ্লার প্রাক্ত জন তারা জাতি হিসাবে মূলত সেই হিন্দ্-আর্ষ গোষ্ঠার নয়। অবশ্র হিন্দ্-আর্য তাষা তারা গ্রহণ করে, কিন্তু সেই সংস্কৃতির উচ্চকোটির চিন্তায় বা আচার-নিয়মে তাদের অধিকারও ছিল না। বাহত অবশ্র সেই হিন্দ্-আর্য সংস্কৃতিকে তারাও গ্রহণ করেছিল; কিন্তু বাঙ্লার এই জন-শ্রেণী জীবন-যাত্রায়, আচারে-নিয়মে, ভাবনায়-কল্পনায় নিজেদের প্রাচীনতর ও নিজম্ব বৈশিষ্ট্যও যথেষ্ট বহন করে চলেছিল। এমন কি, পরবর্তী কালের লোক-সংস্কৃতির মধ্যেও সে-সব জীবিত ছিল—যেমন, রূপকথায়, রভকথায়, ছড়ায়, প্রবাদ-প্রবচনে। এই লৌকিক ধারা, এটি বাঙালীর দিতীয় উত্তরাধিকার। বাঙালী সাহিত্যিকের পক্ষেও কালক্রমে এই লৌকিক উত্তরাধিকার—কাহিনী ও চিন্তাধারা—লাভ করবার কথা; তা তাঁরা করেছিলেনও,—এইটিই অন্-আর্য বাঙালীর নিজম্ব বস্তু, বাঙ্লার খাটি জিনিস ( যাকে বলা হয় Matter of Bengal )। মঙ্গল-কাব্যগুলির উপাধ্যানে, রাধাক্বফ্থ কাহিনীর নানা অংশে তা স্পন্ত। কিন্তু সেই প্রাচীন বাঙ্লা সাহিত্যের যুগে এই লৌকিক উত্তরাধিকার গাহিত্যে সম্মীত হয়নি—লোক-গীতি, লোক-কাহিনী হিসাবে তা ছিল বাঙালী জনগণের মুথেই নিবন্ধ। উচ্চকোটির শিক্ষতরা তা লিপিবন্ধ করেনি।

#### সামাজিক বনিয়াদ

কিন্তু এই সব ছিল প্রাচীন বাঙ্লা সাহিত্যের ভাববস্ত বা বিষয়বস্ত । বাঙ্লার যে সামাজিক অবস্থার প্রাচীন ও মধ্য যুগের বাঙ্লা সাহিত্য উদ্ভূত হয়, তুর্ভাগ্যক্রমে সে-অবস্থার প্রামাণিক তথ্য বিশেষ পাওয়া যায় না। এই সামাজিক অবস্থা সম্বন্ধে সাধারণ ভাবে কয়েকটি কথা মনে রাখা প্রয়োজন। প্রথমত, যা প্রাচীন ভারতীয় সমাজের প্রধান সত্য তা বাঙ্লার ক্ষেত্রেও ছিল সত্য— এ সমাজ ছিল মোটের উপর ক্ষুক্ত ক্ষুক্ত আত্মনির্ভর পল্লীসমাজে (Village Communities) বিভক্ত। গ্রামের উৎপাদনেই মোটের উপর গ্রামবাসীর জীবন-যাত্রা নির্বাহ্ হত; বাইবের সামাত্ত জিনিসই আনা-নেওয়া চলত। পল্লীর উৎপাদন পল্লীর নিজ প্রয়োজন মতো হলেই হল, উৎপাদন-বৃদ্ধির তাগিদ ছিল সামাত্তই। বিতীয়ত, তারতের অত্যত্র যেমন বাঙ্লা দেশেও তেমনি এই পল্লী-সমাজ ছিল কৃষি-প্রধান

সমাজ; আর ক্ষির যন্ত্র-পাতি ও ক্কৃষি-পদ্ধতি ছিল গতাস্থগতিক; এখনো প্রায় তা-ই আছে। তাই পল্লীর প্রয়োজনাতিরিক উৎপাদন নিয়ে বড় রকমের সমস্তা বেশি হত না। অবশ্য ভারতবর্ষের অগ্যত্র যেমন বাঙ্লায়ও তেমনি এই উৎপাদনের প্রধান অংশ যেত গ্রামের উচ্চবর্গের দেবায় ( যেমন, রাজপুরুষ, রাজ্বদেবক, ব্রাহ্মণ, বৌদ্ধ ও জৈন গুরু, করণ প্রভৃতি ), দামস্ত গোষ্ঠীর নানা ন্তরের ভূষামীর হাতে। সাধারণ কুদ্র ভূষামী ও কৃষক অবশ্রুই দেশে সংখ্যায় বেশি ছিল। কিন্তু শূত্ৰ পথায়ের ভূমিহীন দেবক-জাতীয় ক্নয়িজীবী ও কাঞ্চ-জীবীর। (হালিক, জালিক, ডোম, বাগ্দী, শবর প্রভৃতি; তারা কেউ কেউ ভূমিজ অস্তাজ,—প্রাচীনতম উপজাতির বংশধর) ছিল অনাচরণীয়, গ্রামাস্তেবাদী ( এখনকার মতোই ); এবং নিতান্ত হীনাবন্থ;—অবশ্য তারাই ছিল উৎপাদনের প্রধান বাহন। বলাই বাহুল্য, মাঝে-মাঝে এই বৈষ্ম্য নানা পরনের বিরোধেও রূপ লাভ করত। কিন্তু আরও একটা কথা আছে— প্রাচীন বাঙালী সমাজের তা একটা উল্লেখযোগ্য লক্ষণ। বাঙ্লার মঙ্গলকাব্য ও ব্রতকথাগুলিতে দেখি, বেনেরা (মধায়ুগের বাঙ্লায় তাদের নাম ' হল 'সওদাগর') ছিল সমাজে যথেষ্ট প্রতিপত্তিশালী। ইতিহাসের সাক্ষ্য বলে, ভায়লিপ্ত ছিল প্রাচীন ভারতের প্রধানতম এক বন্দর—এখান থেকে দক্ষিণ-পূর্ব এশিয়ায ঔপনিবেশিকেরা (হয়তে। গুপ্ত যুগ থেকে পাল যুগ পর্যন্ত ) গিয়েছে; আর যবদীপ, সিংহল, স্থবর্ণনীপের সঙ্গে বাণিজ্য-সম্পর্কেও শে-সময়ে তারা সমৃদ্ধ হয়ে উঠেছে, তাতে সন্দেহ নেই। তা হলে শুধু কৃষক নয়, এই শেষের দিকে ( গ্রী: ৪০০--গ্রী: ১,০০০-এর মধ্যে ? ) বাঙ্লায় বণিক শ্রেণীও উছুত হচ্ছিল, ছোট ছোট নগর-বন্দরও ছিল। অথাৎ কৃষি ও পণ্য উৎপাদন খানিকট। বৃদ্ধি পেয়েছে : এমন নয় যে, ক্লয়ি নেই, বণিকই বাঙ্লা দেশে প্রথম পত্তন স্থাপন করেছে। সহজেই বোঝা যায়, এরূপ স্বয়ংসম্পূর্ণ পল্লীসমাজে বণিক-শক্তির বিকাশের স্থযোগ আসলে বেশি ছিল না। তত্পরি, জাতিভেদের বাধায় সমুদ্রবাত্রাও ক্রমে নিষিদ্ধ হয়ে পড়ে। এবং সর্বশেষে হয়তো রাজপক্তি বণিকশক্তিকে থর্ব করে :--হিন্দু সেন-রাজারা বেনেদের (বৌদ্ধ বলে ?) সমাজে অপাঙ্জেয় করে দেয়—'বল্লালচরিত'-এর এ-কথা সেই সভ্যেরই প্রমাণ। সম্ভবত এসব কারণে এই বাঙালী বণিকশ্রেণী উৎপাদকশক্তিরূপে আর বেশি বিকাশ লাভ করেনি। পালেদের (?) পরে তার। বহির্বাণিজ্ঞা খুইয়ে অন্তর্বাণিজ্ঞাই নিবন্ধ হয়ে

থাকে। তাই বেনেদের প্রভাব-বৈভবের কথা তথন বেঁচে থাকে বাঙালীর ব্রতক্থায় উপাথ্যানে, আর সেই স্ত্রে বাঙালীর সাহিত্যে।

### সাংস্কৃতিক পরিচয়

মোটের উপর বিচ্ছিন্ন গণ্ডিবদ্ধ পল্লীসমাজের পরিবেশেই বাঙ্লা সাহিত্যের জন্ম; এই সাহিত্যের বায়্মণ্ডল সীমাবদ্ধ। এই সীমাবদ্ধ জীবনের মধ্যে প্রাচীন বাঙ্লা সাহিত্যের বড় অবলম্বন ছিল তার সাংস্কৃতিক উত্তরাধিকার—বিশেষ করে হিন্দু আর্য সাংস্কৃতিক উত্তরাধিকার। তু'রকমের রচনায় আমরা তার পরিচয় পাই—যথা, এক, বাঙালী-রচিত সংস্কৃত সাহিত্য; আর-এক, বাঙালী-রচিত অবহট্ঠ থণ্ড-কবিতা। এই তুই সাহিত্যের ভাব, রীতি, অলকার প্রভৃতি থেকে ব্রুতে পারি প্রাচীন বাঙালীর মানস-লোক কিরূপ ছিল এবং তাদের সাহিত্যাদর্শ ছিল কি ধরনের। বুঝি যে, বাঙালী কবি যথন এর পর সভাসত্যই বাঙ্লায় সাহিত্য রচনায় যত্নপর হবেন, তথন স্বভাবতই এই ঐতিহ্য, এই মনোজগং ও এই সাহিত্যাদর্শের ছাপ এগে যাবে বাঙ্লায়ও। বাঙ্লা। সাহিত্যে তাই বাঙালী লেথকের এই সংস্কৃতে রচিত ও অবহট্ঠে রচিত পাহিত্যের মূল রূপটিও লক্ষণীয়।

বাঙালীর সংস্কৃত সাহিত্য হ বাঙালী বিদ্বংসমাজের সাহিত্য-সৃষ্টির প্রাথমিক নিদর্শন পাওয়া যায় বাঙ্লাদেশে প্রাপ্ত সংস্কৃত তাম্রশাসনে। সেপ্তলি সংস্কৃত কাব্য ও অলংকার শাস্ত্রেব বিচারে তুচ্ছ নয়। য়েয়ন, কামরূপাধিপতি ভাস্করবর্মার নিধনপ্রের অমুশাসন। অমুশাসনটি সমাস-সমৃদ্ধ, অলংকার-ঐশর্ষে চমকপ্রদ। সংস্কৃত-সাহিত্যে যাকে 'গৌডী রীতি' বলে তা গৌড় দেশের কবিদেরই দান; ভাস্করবর্মার অমুশাসনটিও তারই একটি প্রথম দিককার নম্না। পাল যুগেই (ঝাঃ ৭০০—১,১০০ অব ) এই 'গৌড়ী রীতি' বিশেষভাবে সংস্কৃত সাহিত্যিকদের নিকট খ্যাতিলাভ করে। পাল সমাটরা ছিলেন বৌদ্ধ; তাই তাঁদের প্রশন্তিতে লোকনাথ, তারা প্রভৃতি বৌদ্ধ দেব-দেবী ও বৌদ্ধ ধর্ম-সংঘের বন্দনা রয়েছে। তারপরে আসে সেন-যুগ (ঝাঃ ১,১০০—১,২০০)। সেনেরা ছিলেন হিন্দু, মূলত 'কর্ণাট ক্ষত্রির'। তাঁদের সময়ে নারায়ণ, গোপানাথ কৃষ্ণ, শিব, উমা, লন্ধী প্রভৃতি হিন্দু দেব-দেবীর বন্দনাই বেশি। বাঙালী হিন্দু সমাজের নৃতন পত্তন হয় সেনারাজদের নির্দেশ-মতো (বৌদ্ধ বাঙালীর অবনয়নও সম্ভবত তাঁরাই সাধিত

করেন )। তথন তাই সংস্কৃত কাব্য-রচনার ও কাব্য-চর্চার আরও বেশি সমাদর বাডে। উমাপতিধর, গোবর্ধন আচার্ধ, জয়দেব মিশ্র, শরণ ও ধোয়ী (বা ধোয়িক ) প্রভৃতি বাঙালী কবিদের নাম স্থপ্রসিদ্ধ। 'কলিকালবাল্মীকি' সন্ধ্যাকর নন্দীর 'রামচরিত' থেকে জ্মদেবের 'গীতগোবিন্দ' পর্যন্ত বাঙালী পণ্ডিত-কবিদের সংস্কৃত রচন। সাহিত্যের মানদণ্ডে সমুত্তীর্ণ। এই সব কবি-কীর্তি ছাডাও তথনকার দিনে থণ্ড শ্লোক রচিত হত অসংখ্য। শ্রীধর দাসের 'সত্নক্তি-কর্ণামূতে' (১১২৭ শকান্দে---থ্রী: ১২০৬তে রচিত) এরপ ৪৮৫জন কবির লেখা প্রায় ২,৩৭০টি শ্লোক সংকলিত হয়েছে। নেপালে পাওয়া 'কবীন্দ্র-বচন-সমুচ্চয়'ও এই ধরনের আর-একথানি সংকলন-গ্রন্থ—তাতে ১১৩ জন কবির ৫২৫টি শ্লোক পাওয়া যায়। ভাব লিপি-কালও ১.২০০ খ্রীফ্রান্সের পরবর্তী নয়। বৌদ্ধদের লেখা কবিতা ভাতে প্রচর; এই সব প্রকীর্ণ কবিতার কবিরাও যে অনেকেই বাঙালী ছিলেন তাতে मृत्नुह (न्हें (ज:-Dr. S. K. De-'Sanskrit Literature'; History of Bengal, Vol I, Dac. Univ.; এবং ডা: স্থক্মার সেন— 'বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাস' ও 'প্রাচীন বাঙ্লা ও বাঙালী')। এর অনেক ক্বিতাই কাব্যগুণে ও বর্ণনাগুণে চমংকার। দৃষ্টান্ত হিসাবে 'বঙ্গাল' নামের কবির শ্লোকটিই এখানে প্রথমে নেওয়া যাক। কারণ, কবি তাতে বঙ্গবাণীর জয়ঘোষণা করেছেন:

ঘনরসময়ী গভীরা বক্রিমস্বভগোপজীবিতা কবিভি:।

অবগাঢ়া চ পুণীতে গঙ্গা বন্ধাল বাণী চ।

গঙ্গার এবং খনরসময়ী, গঙার, বজোক্তির জন্ম স্থানর, কবিদের দ্বারা আবাদিত বঙ্গাল-বাণীতে নিমন্তন লোককে পবিত্র করে।

'গঙ্গা' ও 'বঙ্গালবাণীর' জন্ম গর্ব-বোধ যথন কবির মনে জন্মছে, এবং কবিরা বাঙ্লায় কবিত। না লিথলেও বঙ্গ-বাণীর রসাস্বাদন করছেন, তথন বাঙালীর মনে বাঙ্লায় কাব্য-রচনার সাধও জেগেছে নিশ্চয়ই। সভাই যে তা জেগেছিল, তার প্রমাণও পাই। তথাপি জ্ঞানী, গুণী ও মানীদের সমজে সংস্কৃত শান্ত ও সাহিত্যের আদর বরাবর অন্ধৃন্ন ছিল। খ্রীঃ ১৬শ শতকের প্রথমার্ধে খ্রীচৈতন্তের পরম ভক্ত রূপ ও সনাতন প্রভৃতি গোস্বামীরা বাঙালীর সংস্কৃত কাব্য-রচনায় নৃতন করে প্রাণসঞ্চার করেন। অবশু, বাঙ্লা সাহিত্যে এই সংস্কৃত কবিদের যথার্থ পক্ষে কোন স্থান নেই—এমন কি জন্মদেবেরও নেই। কিছু

এই বাঙালী কবিদের দান ও এঁদের ঐতিহ্ রয়েছে বাঙ্লা-সাহিত্যের স্প্টেতে। এই সব সংস্কৃত-লেখক কবিদের গ্রগু-রচনায় আমরা প্রধানত দেখি বাণভট্টের প্রভাব, আর পত্যে কালিদাসের। সংস্কৃত সাহিত্যের সেই ভাবলোক ও সাহিত্যাদর্শ এই সব সংস্কৃত রচনার মধ্য দিয়ে বাঙ্লা দেশে স্প্রপারিত হয়েছে। আবার এঁদের প্রকৃতি-বর্ণনা ও বিষয়-বস্তু থেকে বাঙালা কবিদের নিজম্বতাও কতকটা ব্রতে পারা যায়। কবিত্ব করে অনেকে বাঙলা দেশের পল্লীপ্রীর কথা বর্ণনা করেছেন, পল্লী-বিলাসিনী বঙ্গবর্ধ, এমন কি বঙ্গ-বারান্ধনাদের নিয়েও কাব্য করেছেন কোনো কোনো কবি। কেউ-কেউ কৃষি-নির্ভর পল্লীর সমৃদ্ধির কথাও বলেছেন, কিন্তু সাধারণ বাঙালীর জীবন-মান তথনও নিশ্চয়ই ছিল প্রায় এখনকার মতই নিরাভরণ, অসচ্ছল—তাতে সন্দেহ নেই।

যেমন, সৃত্ক্তিকর্ণামূতের একটি সংস্কৃত শ্লোকে একজন কবি বলেছেন:—
"কাঠের খুঁটি নড়বড় করছে, মাটির দেয়াল ধ্বনে পড়ছে, চালের খড় উন্ধাড়,
আমার জীর্ণ গৃহে কেঁচোর সন্ধানে এখন ব্যাঙ ঘুরে বেড়াচ্ছে।" ( দ্র:—সেন,
বা: সা: ই: ১।২।৬ )

পরবর্তী বাঙ লা সাহিত্যেও দেখি দারিপ্রাবর্ণনার অভাব ঘটে নি।

ছ-একটি শ্লোকে এরপ ছ-একজন কবি সাধারণ মাহুষের আরও কঠিন জীবন-যাত্রার ছবিও রেখে গিয়েছেন ( দ্র:—দেন, প্রাঃ বাঃ ও বাঃ )।

থেমন, দরিত্র মায়ের ছবি : — নিজে দারিত্রো শীর্ণ, ক্ষ্ধায় ছেলেমেয়েদের পেট আর চোথ বসে পিয়েছে, চোথের জলে গাল ভাসিয়ে ম। প্রার্থনা করছে এক মৃঠো চালে বেন তাদের এক মাস চলে।

কিংবা কবির এই আক্ষেপ: শিশুরা ক্ধায় শীর্ণ, বন্ধুরা বিম্থ, ঘড়ায় জলও নেই;—তাতেও হুংখ ছিল না। কিন্তু হুংখ রাখি কোথায় যখন দেখি—ছেঁড়া কাপড় সেলাই করবার জন্মে ছুঁচ চাইতে গিয়ে গৃহিণী পেলেন প্রতিবেশীদের কাছে গঞ্জনা।

অথবা,—প্রাচীন বাঙ্লার শ্রমজীবিনী মেয়েদের কথা নিয়ে লেখা কবি শরণের এই শ্লোকটি। 'প্সারিণীদের' নিয়ে বৈষ্ণব কবিতায় যে রস-মাধুর্য স্বাষ্টি করা হয়েছে তার নামগন্ধও নেই কিন্তু এই শ্লোকে।—

এতন্তা দিবসাস্তভাস্করদৃশো ধাবস্তি পৌরাঙ্গনাঃ স্কন্ধ-প্রস্থাদংশুকাঞ্চনগুতিব্যাসঙ্গবদ্ধাদরা॥ প্রতিষ্যিতক্ষীবলাগমভিষা প্রোতপ্পৃত্যবন্ধ চ্ছিদো। হটুক্রয়-পদার্থ-মূল্য-কলন-ব্যগ্রাঙ্গুলিগ্রন্ধয়ঃ॥

অম্বাদ: এই ধ্বেষে চলেছে মেয়েরা তাদের চোথ সন্ধ্যাস্থর্বের মত রাঙা; জতগমনে থসে পড়েছে তাদের মাথার আঁচল, আর বারে বারে তা মাথায় তুলে দিতে তাদের প্রয়াস;—চাষী সকালবেলা বেরিয়ে গিয়েছে মাঠে; তাদের আসবার সময় হয়েছে, এই ভেবে এই ক্লমক মেয়েরা লাফিয়ে লাফিয়ে ছট্ছে—য়েন পথ তাতে সংক্ষেপ হবে! আর সঙ্গে সঙ্গে কেনা-বেচার দাম তারা আঙ্গুলে গুণ্তে বাস্ত!

এই হল প্রাচীন বাঙ্লায় জন-জীবনের চিত্র—সার্থক চিত্র; আর বস্তবাদী সাহিত্যেরও একটি প্রাথমিক প্রয়াস।

বাঙালীর অবহট্ঠ-রচনাঃ কিন্তু সংস্কৃত কবিরা মোটের উপর ছিলেন উচ্চবর্গের লোক, বিদগ্ধ, স্থরসিক; অনেকেই হয়তো ছিলেন রাজা-রাজড়ার পারিষদ বা বুত্তিভোগী। তাঁদের কবিতায় তাই ইন্দ্র-চন্দ্রের ঘটা ও বিলাস-বর্ণনায় মণি-মাণিক্যের ছটাই বেশি। সংস্কৃত ছাড়া অবহটঠতে যাঁর। শ্লোক রচনা করছিলেন তাঁরাও প্রধানত ছিলেন জ্ঞানী ও গুণী, আর রচনাও করতেন গুণী ও মানীদেরই উপভোগের জ্বা ু শৌরসেনী অপভ্রংশ অবশ্য প্রাচীন হিন্দীতে রূপাস্তরিত হতে থাকে ১০ম শতাদীর কাছাকাছি থেকে। কিন্তু ১৪শ শতাদী পর্যন্ত এই অবহটঠে কাব্য-রচনা ছিল পণ্ডিত-সমাজে প্রশস্ত। মিথিলাতে পঞ্চদশ শতাক্ষীতেও বিভাপতি সংস্কৃতে দেবদেবীর স্তবগান লেখেন; মৈথিলীতে তিনি লেখেন তথন ব্রজ্লীলার গীত, আর অবহট্ঠতেও লেখেন কাব্য ('কীতিলতা')। বাঙলা দেশে তথন বিভাপতির মত প্রাদিদ্ধ কবির নাম পাইনা। কিন্তু 'প্রাকৃত পৈঙ্গলে' বাঙালী অবহটঠ কবির কবিতা পাওয়া যায়। স্বভাবতই এ কবিতায় বাঙ্লা ভাষার ও বাঙ্লা রীতিনীতির ছোঁয়াচ লেগেছে, গবেষকেরা তা দেগ্তে পান। ত্ৰ-একটি মাত্ৰ দৃষ্টান্ত এখানে নিচ্ছি ( এ:--সেন, বাঃ সাঃ ইঃ ); কারণ, ভাষা হিসাবে এ সব বাঙ্লা কবিতা নয়, হিন্দীর মাতৃস্থানীয়া সেই অবহটঠ ভাষারই নমুনা।

সোমহ কন্তা [= সেই মোর কান্তা] দ্র দিগন্তা। [-- দ্র দিগন্তে ( এখন )।] পাউস আএ [—প্রার্ট্ আসে]
চেউ চলা এ॥ [—চিন্ত বিচলিত।]

কুদ্র ক্ষুদ্র চীনা কবিতার মতোই এ কবিতা স্থলর ও ব্যঞ্চনাময়।

তরুণ তরণি তবই ধরণি প্রণ বহ থরা লগ ণহি জল বড মরুপল জণ-জীবন হরা। দিসই বলই হিজম হলই হমি এক লি বছু ঘর ণহি পিজ ফ্ল হি পহিজ মণ ঈছই কছু।

অন্নাদ — তরুণ সূর্য তাপিত করে ধরণীকে, পবন বহিতেছে ধরবেগে; নিকটে জল নাই, বড় মরুস্থল জন-জীবন-হর। দিখলয়ে হৃদয় ত্লিতেছে ( ছুটিয়াছে ? ), আমি একাকিনী বধু; প্রিয় ঘরে নাই, হে পথিক! শোন, মনের ইচ্ছা কহি।

এইরপ বহু কবিত। আছে। বীররসের কবিতাও প্রচুর। মোটের উপর সংস্কৃত থণ্ডকাব্যের ভাবলোকই এই অবহট্ঠ কাব্যেরও ভাবলোক। তথাপি এর স্থরে একটি আকৃতি আছে; আর ছন্দে ও মিলে এ যে প্রাচীন বৌদ্ধ 'গাখা'-কাব্যের ধারা অন্থসরণ করে হিন্দী ও বাঙ্লা কবিতার দিকে এগিয়ে এসেছে, তাতে ভূল নেই। অবহট্ঠ কবিতাও এই জন্মই মূল্যবান;—তার ভাবগত ও রপগত ছই ঐতিহই প্রাচীন বাঙ্লা কবিতা লাভ করেছে। এমন কি,—বৈফবদের 'ব্রন্ধবূলী'র প্রধান বনিয়াদ অবশ্য ছিল বিভাপতির মৈথিলী,—কিন্তু সেই 'ব্রন্ধবুলী'র ভাষার উপরেও অবহট্ঠের চিহ্ন রয়েছে যথেই।

অবহট্ঠ কবিতাতেও ক্লাচিং বাঙালীর বাস্তব জীবন্যাত্রার এক-আধটুকু সংবাদ পাওয়া যায়। যেমন,

ওগ্গর ভত্তা, রম্ভন্স পত্তা, গাইব ঘিত্তা, তৃদ্ধ সজুতা। মোইলি মচ্ছা, নালিচা গচ্ছা, দিজ্জই কস্তা থা (ই) পুণবস্তা॥

অমুবাদ: ওগরা ভাত, কলার পাতা, গাওয়া ঘি, হগ্ধ সংযুক্ত, মৌরলা **মাছ,** নালতা শাক ;—কাস্তা দিচ্ছে, পুণ্যবান থাচ্ছে॥

এ থাঁটি বাঙালী 'পুণ্যবানে'র চিত্র। আহার্যের কথা বলবার স্থযোগ পেলে বাঙালী আর ছাড়ে না। বাঙ্লা মধ্যযুগের মঙ্গল-কাব্যে কবিকঙ্কণের মডো কবিরাও সে স্থযোগ সানন্দে গ্রহণ করেছেন। সম্ভবত ভারতবর্ষে এখনো বাঙালী জাতিই প্রধান রসনা-রসিক। স্বয়ং রবীন্দ্রনাথও সরস রঙ্গ-কবিতায় তার প্রমাণ রেখে গিয়েছেন:

> গত্ত জাতীয় ভোজ্য কিছু দিয়ো। পত্তে তাদের মিল খুঁজে পাওয়া দায়, তবু জেনো তারা কবির প্রিয়, যেন বাসনার সেরা বাসা রসনায়। (গীতিকা)

সিদ্ধাচার্যগণের ভাব-ঐতিহাঃ কিন্তু অবহট্ঠে এক নৃতন ঐতিহাও স্বৃষ্টি করেছিলেন একটি বিশিষ্ট মণ্ডলীর বাঙালী রচয়িতারা। তারা হচ্ছেন বৌদ্ধ-তান্ত্রিক সহজ্পন্থী এবং শৈবযোগী নাথপন্থী সিদ্ধাচার্য। আর্থ-সংস্কৃতির ভাবলোক থেকে তাঁদের ভাবলোক অনেক পৃথক; আর সংস্কৃত সাহিত্যের রূপকলা, ঠাট, রীভিনীতিও তাঁদের রচিত অবহট্ঠ পদে নেই। তাঁরা কঠিন কথাও বলেছেন সরল ছাঁদে। কারণ, তাঁরা রাজ-রাজড়া বা পণ্ডিত-সমাজের জন্ম লেখেন নি; বরং ঐশ্বর্থ ও পাণ্ডিত্য, ত্-এরই প্রতি ছিল তাঁদের অবিশাস। 'দোহাকোষে'র একটি পদ এখানে উদ্ধৃত করছি ( দ্রঃ সেন—বাঃ সাঃইতিহাস, পৃ: ৩৪):—

কিং তো নীবেঁ কিং তো নিবিজ্জেঁ কিং তো কিন্তুই মন্তহ সেকেঁ কিং তো তিথ তপোবন জাই মোক্থ কি লব্ভই পানী হাই॥

অমুবাদ: কি হবে তোর দীপে? কি হবে তোর নৈবেছে? কি হবে তোর মন্ত্র ও দেবায়? তীর্থে-তপোবনে যেয়েই বা তোর হবে কি? মোক্ষ কি লাভ হয় জলে স্নান করে?

এই ভাব, এই স্থর ভারতের বহু সাধক-মণ্ডলীর স্থর। অবশ্য ভারত-সংস্কৃতির ঐতিহাসিকরা এই ধারাতেই আর্থ-পূর্ব ভারতীয় সংস্কৃতির আভাসও লক্ষ্য করতে পারেন। মোহেন-জ্যো-দড়োয় যে যোগ-সাধনার চিত্রাদি দেখা যায়, আর্থ-সংস্কৃতির বিজয় ও বিস্কৃতি সন্থেও সেইসব ধারণা ও প্রাচীনতম ক্রিয়া-প্রক্রিয়া-সমূহ দেশের জনসাধারণের জীবন থেকে কোনোকালে ধুয়ে মূছে যায়নি। উচ্চবর্গের ব্রাহ্মণ-পুরোহিতেরা অবজ্ঞাভরে পাশে ঠেলে রাখলেও পরবর্তী হিন্দু-সংস্কৃতি সেই সব

ভাবনা ও সাধনার পদ্ধতি কথনো শোধন করে, কথনো না-জেনে, ক্রমাগত আপনার অঙ্গীভূত করে নিয়েছিল। তবু এই সব ভাবনার ও সাধনার অনেকটাই থেকে গিয়েছিল উচ্চ শিক্ষিতের নিকট অবজ্ঞাত ও অজ্ঞাত। কারণ, তা ছিল মগুলীগত সম্পদ, প্রচ্ছন্ন ও গুহু সাধনার ব্যাপার। সি্রাচার্যদের এই ধারা কিন্তু প্রাপর অব্যাহত রয়েছে বাঙ্লা দেশে। এই ঐতিহ্ই নানাভাবে এসে পৌচেছে একালের সহজ্ঞিয়া সাধনায়, বাউল গানে পর্যন্ত। এ সাধনা অবশ্র জনসাধারণের জীবনযাত্রার উপরে সম্পূর্ণ গঠিত নয়; গুহু মগুলীগত তন্ত। কিন্তু তবু এসব সাধকেরা ছিলেন সাধারণ মান্ত্যের নিকটত্তর, আর এঁদের পদগুলি আসলে সেই সাধনারই প্রচ্ছন্ন নির্দেশ। এই সিদ্ধ ও নাথ গুরুরা তাই অবহট্ঠে নিজেদের কথা বলে ক্ষান্ত হন নি। দেশের সাধারণ মান্ত্যের ভাষাতেও তাঁরা পদ-রচনা করে চলেন। সেই রকম পদই পাওয়া গিয়েছে 'চর্যাপদে'।

# দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ

### চর্যাপদ

চর্যাপদ ও দোহাকোষ: 

চর্যাপদের ভাব ও ভাষা তুইই বাঙালীর।
মহামহোপাধ্যায় হরপ্রসাদ শাল্পী 'দোহাকোষ' ও 'ভাকার্ববি'কেও 'হাজার বছরের
প্রাশ বালালা ভাষা' বলে মনে করেছিলেন।) পরবর্তী কালে অধ্যাপক স্থনীতি
কুমার চট্টোপাধ্যায় প্রভৃতি ভাষাত্ত্তবিদ্ধরা দেখলেন দোহাকোষের ভাষা
আগলে অবহট্ঠ; দোহাগুলির উপরে তাই হিন্দীরই বরং দাবী বেশি থাটে।
কিন্তু চর্যাপদের প্রায় সমন্ত পদই প্রাচীন বাঙ্লা, এমন কি পশ্চিম বাঙ্লারই
প্রাচীনতম কথা ভাষার নম্না;—এ বিষয়ে অধ্যাপক স্থনীতি কুমার, ভাঃ
শহীছলাহ, ডাঃ প্রবেধি চক্র বাগ্চী, ডাঃ স্থকুমার সেন প্রভৃতি ভাষাভাত্তিকেরা
সকলেই এক্মত। অবশ্র তাতেও বভাবতই অবহট্ঠেরও এক-আধটুকু ছোঁয়াচ
লেগেছে। আর, সে সময় পর্যন্ত বাঙ্লা, মৈথিলী, মগহী এসব ভাষা পরস্পরের
থ্বই সন্নিকট ছিল। ওড়িয়া ভাষা তথনো বাঙ্লা থেকে বভন্ন হতে আরম্ভ
করেনি; প্রাচীন অসমিয়া ও উত্তর বঙ্গের বাঙ্লা ভাষা তো মাত্র প্রীঃ ১০০০র

পরে বাঙ্লা থেকে পৃথক হতে থাকে। অতএব, চর্যাপদের ভাষায় এসব ভাষারও কোনো কোনো লক্ষণ দেখলে বিস্মিত হবার কারণ নেই। বরং, চর্যাপদের পুঁথি নেপালে সংরক্ষিত ছিল, সেথানেই অম্বলিথিত হয়েছিল, ভাই চর্যাগুলিতে মৈথিলী ও নেওয়াড়ীর চিহু আরও বেশি থাকাও সম্ভব ছিল। কিন্তু ভাষাতত্ত্বের বিচারে চর্যার ভাষা বাঙ্লা ভাষা, এমন কিঃ পশ্চিম বঙ্কের বাঙ্লা ভাষা বলেই গ্রাহু হয়েছে।\*

'চর্যাপদ' ও 'লোহাকোষ' তু'থানি পাওয়া গিয়েছিল নেপালের রাজদর্বারের গ্রন্থালায়। প্রাচীন অনেক বাঙ্লা ও সংস্কৃত পুঁথি এই ভাগ্রার থেকে হরপ্রসাদ শাস্ত্রী মহাশয় ও আচার্য সিলভাঁ। লেভি প্রভৃতি পণ্ডিতেরা উদ্ধার করেন। তার কারণ, খ্রীস্টীয় ১২০০ অব্দের পরে যখন একে-একে মগধ ও নুলীয়া (পশ্চিম বাঙ্লা) তুর্ক আক্রমণে পরাজিত ও অধিক্রত হয় তথন থেকে বাঙ্লা, মিথিলা প্রভৃতি দেশের পণ্ডিভগণ তাঁদের পুথিপত্র, পট, দেবমূর্তি প্রভৃতি নিয়ে দেশভাগ করেন। তাঁরা কেউ কেউ পূর্ববঙ্গে আশ্রয় নিয়েছিলেন,—পূর্ববঙ্গ অনেকদিন স্বাধীন ছিল। কিন্তু অনেকেই শরণার্থী হন এই হিমালয়ের পাদস্থিত হিন্দুরাজ্ঞ্য নেপালে। তথনো অবশ্য নেপাল ছিল বৌদ্ধ নেওয়াড়ীদের দেশ; হিন্দু গোষ্ঠা র্জপুতরা তা অধিকার করে রাজ্যস্থাপন করে মাত্র ১৭শ শতকে। কিন্ত নেপালে মৃদলমান বিজেতারা প্রবেশ লাভ করতে পারে নি, তাই এথানে অনেক ছম্প্রাপ্য প্রাচীন উপাদান স্থ্যক্ষিত হয়। নেপালে বাঙ্লা ও মিথিলার শিল্পকলা ও শাস্ত্রচর্চা নৃতন রূপ গ্রহণ করে; সেখান থেকে তা তিব্বতে, চীনেও যায়। বিশেষ করে নেপালে ও তিব্বতেই ভাই এখনো অমুসন্ধান করতে হয় তুর্ক-বিজয়ের পূর্বমূহুর্তের মগধ, মিথিলা ও গৌড়ের বৌদ্ধ ও হিন্দু তান্ত্রিক ধর্মের চিহ্ন। সেই ধর্ম ও সেই সংস্কৃতির অনেকদিন পর্যন্ত নিরাপদ চর্চা চলে নেপালে। 'চর্যাপদ' (ও 'দোহাকোষ') দে সময়ে ওদেশে যথেষ্ট শ্রানার বস্ত ছিল, তা ব্রতে পারা যায়। কারণ, মূল চর্যাগুলি পরবর্তী সময়ে অমুলিথিত হয়েছিল; সংস্কৃত ভাষায় তাদের টীকা পর্যস্ত রচিত হয়েছিল, এবং তিব্বতী

শ সম্প্রতি অসমিয়া ভাষার ও ওড়িয় ভাষার লেথকেয়া 'চর্বাপদ'কে নিজেদের বলে পৃথক পৃথক দাবী করেছেন। ভাষাভাত্তিকেয়া এ দাবী মানতে পায়েন না। 'চর্বাপদে'র ভাষা সহজে প্রামাণিক বিচার কয়েছেন অধ্যাপক স্থনীতিকুমার চট্টোপাখ্যায় (য়য়য়য়) ইংরেজিতে লেখা 'বাঙ্লা ভাষার উদ্ভব ও অভ্যুদ্ম', ODBL, 59 ff.)। ভাষার কথা এক্ষেত্রে আমাদের আলোচ্য নয়। ভাষায়ও তাদের অহবাদ হয়েছিল। অবশ্য মূল শ্লোকগুলি যে গৃঢ় সাধন-রহস্তের কথা, তা না জানলে এই টীকা পড়েও লাভ হয়না। তবু এইসব অবলম্বন করেই শাস্ত্রী মহাশয় এবং পরবর্তীকালে ডাক্টার প্রবোধচন্দ্র বাগ্চী চর্যাপদের ভাব ও ভাষার অহুশীলন করেছেন। ভাষাতত্ত্বের দিক থেকে অবশ্য সর্বাত্রে অধ্যাপক স্থনীতিকুমারই এবং পরে ডাক্টার শহীছ্লাহ্ চর্যাপদকে বিচার করে স্থপ্রতিষ্ঠিত করেন। এ বিষয়ে আচার্য স্থনীতিকুমারের কৃতিত্ব অবিশ্বরণীয়।

চর্যাপদের কাল ঃ 'চর্যাপদের' মূল পুঁথিথানি ১৪ শতকের। পুঁথিথানি তত পুরাতন না হলেও এ বিষয়ে সন্দেহ নেই, চর্যাগুলি বেশ প্রাচীন জিনিস। সঠিক কাল অবশ্র প্রায় কোনো প্রাচীন বা মধ্যযুগের বাঙলা কাব্যেরই বলা যায়না; চর্যার রচনা-কালও সেরপ স্থনিন্চিতভাবে বলা সম্ভব নয়। ডাজার শহীত্বলাহ্ মনে করেন তা খ্রীন্টীয় ৭ম শতকের লেখা। কিন্তু অধিকাংশ পণ্ডিতই মনে করেন—চর্যাগুলি অত প্রাচীন নয়, রচনাকাল সম্ভবত খ্রীন্টীয় ৯৫০ হতে ১,২০০ অবদের মধ্যে (তাঃ স্থনীতিকুমার চট্টো; ইংরেজি History of Bengal, Vol I, Chap. XII)।

চর্যাপদের পদগুলি রচনা করেন সিদ্ধাচার্যগণ। কিন্তু এই সিদ্ধাচার্যদের কাল নিয়েও তর্ক অনেক। তিব্বতী ও ভারতীয় ঐতিহ্য অহুসারে তাঁরা সংখ্যায় ৮৪ জন; সকলেই ঐতিহাসিক ব্যক্তি কিনা তার ঠিক নেই। অনেকের বিয়য়ে কিছু কিছু সংবাদ তিব্বতী নানা পুঁথিপত্র ও ঐতিহ্য থেকেও জানা যায়। মোটাম্টি ঐস্টীয় ৯ম থেকে ১২শ শতকের মধ্যেই সিদ্ধাচার্যরা আবিভূত হয়েছিলেন—পণ্ডিতেরা এরপই অহুমান করেন। মহাযান বৌদ্ধর্মের বজ্ঞ-যান শাখার অন্তর্গত সহজ্ঞ-পদ্ধার তাঁরা সাধক। আবার, শৈব নাথপন্থী বা যোগীরাও সিদ্ধাদিগকে আপনাদের শুরু বলে দাবী করেন। সহজ্ঞ-যানের সাধন-তত্ত্বের কথা নাথ-গুরুরা সাধারণের জন্ম চর্যাগীতিতে বলেছেন। কিন্তু শুরুর নিকট থেকে না জানলে যে কেউ এ সব পদের অর্থ ব্রুবে না, তাও তাঁদের কথায় স্পষ্ট।

ত্বার ভাষা হচ্ছে সকেতের ভাষা; হরপ্রসাদ শাস্ত্রী মহাশয় বলেছেন—এ জন্তই তার নাম 'গন্ধা ভাষা', সন্ধার মত আব্ছায়া তার কথা, রহস্তময়। কিন্তু কথাটা আসলে সন্ধা নয়, 'গন্ধা',—তা অভিসন্ধি, অভিপ্রায় বোঝাত, অনেক পণ্ডিতই (এজার্টন ও স্থালকুমার দে—History of Bengal, Vol I, Chapter XI, pp. 329-30) এইরকম মনে ক্রেন্। পদগুলির বাইরের অথ

যদি বা বোঝা যায়, আসুল নিগুঢ় অভিপ্রায় তথাপি বোঝা যাবে না। এমন কি, বাইরের নানা যৌন-কথাও হয়তো অধ্যাত্ম তত্ত্বেই রূপকমাত্র। তত্ত্ব ও গাধন-পদ্ধতির সে সব সাংকেতিক উপদেশ গুরুই শিশুকে ব্ঝিয়ে দিতে পারেন। সহজ্ব-পদ্ধা গুরুর মুখেই শুনতে হয়।

চর্যাপদে ৪৭টি চর্যা পাওয়া গিয়েছে। তার মধ্যে একটি অবশ্র খণ্ডিত। তিব্বতী অমুবাদ দেখে মনে হয় এ ছাড়াও আরও চর্যা ছিল; কিন্তু তা হারিয়ে গিয়েছে।

পদকর্তা-পরিচয়ঃ প্রত্যেকটি চর্যার শেষ শ্লোকে ভণিতা আছে, তাতে পদক্তার নাম পাওয়া যায়। ৪৬।৪৭টি চর্যা থেকে আমরা ২৪জন পদক্তার নাম পাই-হয়তো কোনো নাম ছল্মনাম, শুধু পরিচয়-স্ট্রক; কোনো নাম হয়তো বা আসলে রচয়িতার নিজের নয়, তাঁর গুরুর। কাহ্ন বা কাহ্নপাদের লেখাই পাওয়া যায় বেশি, মোট ১২টি। ভুস্থকুর আছে ৬টি চর্যা; সরহের ( তাঁর দোহাকোষও পাওয়া গিয়েছে) গীত আছে ৪টি; কুক্রীপাদের আছে ৩টি; আর লুইপাদ, শান্তি, শবর, এঁদের প্রত্যেকের ২টি করে চর্যা আছে। ১টি করে চর্যা পাওয়া গিয়েছে বিরুজ, গুণুরী, চাটিল, কামলী, ডোম্বী, মহ্নিজা, বীণা, আজদেব, ঢেগুণ, ভাদে, তাড়ক, কম্বণ, জয়নন্দী ও ধামের। এ সব পদকর্তাদের অনেকেই পণ্ডিত ছিলেন, অন্ত গ্রন্থানিও তাঁরা লিখেছেন। এঁদের কারও কারও পরিচয় ভারতীয় ও তিব্বতের নানা গ্রন্থ থেকে সহজেই লাভ করা যায়। হরপ্রসাদ শাস্ত্রী মহাশয় তাঁর 'মুখবদ্ধে' সে সব পরিচয় উল্লেখ করেছেন, পরবর্তী পণ্ডিতেরাও তা নিয়ে' আলোচনা করেছেন। অবশ্য তবু তর্ক থেকে যায়। যেমন, লূইপাদই আদিসিদ্ধা মীননাথ (বা মংসোজনাথ) বলে ফুপরিচিত, মংস্তেজনাথ বাঙ্লা গোপীচজ্র প্রভৃতির গানে উল্লেখিত হয়েছেন। সিদ্ধাচার্যদের মধ্যে লৃইপাদের 'আদিসিদ্ধা' বলে প্রসিদ্ধি। কিন্তু বৌদ্ধ সহজিয়াদের কাছে মনে হয় লুইপাদ ও মীননাথ-মংস্রেন্দ্রনাথ ছিলেন স্বতম্ব লোক; চর্যাপদের দীকাকারও মীননাথের দোহা যে ভাবে উদ্ধৃত করেছেন তাতে এরপই মনে হয়। কাহুপাদ ও কৃষ্ণাচার্য এক হলেও, ক্বফাচার্য যে ক'জন ছিলেন বলা শক্ত। বহু গুরুকে মিলিয়ে মিশিয়ে এক করে নেওয়াও ছিল নিয়ম। তাই এ তর্কে না গিয়ে আমরা বরং তাঁদের চর্যাগুলিরই পরিচয় গ্রহণ করি, সেই স্থত্তেই যতটুকু সম্ভব গ্রহণ করব পদকর্তাদেরও পরিচয় !

সাধারণ ভাব ও রূপ ঃ সাধারণ ভাবে চর্যাগুলির ভাব ও বিষয় যে এক, তা আমরা জানি। কারণ, সবগুলিই সহজিয়া মতবাদ ও সাধন-পদ্ধতির কথা। দে মতবাদের বিশেষ আলোচনা এখানে সম্ভব নয়। বৌদ্ধ ও শৈব তদ্ধের থেকে আরম্ভ করে এই সাধনাই বৈষ্ণব সহজিয়া 'রাগাথিকাপদে'র মধ্য দিয়ে একালের আউল-বাউলদের দেহতত্ত্বর গানে এসে পৌচেছে। উত্তর ভারতের 'গোরখপদ্বী', 'কবীরপদ্বী' প্রভৃতি নানা মরমিয়া সাধক-মগুলীকেও যে তা প্রভাবিত করেছে, তা প্রেই উল্লেখ করেছি। আমরা ছ-একটি চর্যা হাতে নিলেই দেখতে পাব—এনের সাধনতত্ব যত ছর্বোধাই হোক এরা মানতেন না সনাতন ধর্ম, তার যড়-দর্শন (ব্রহ্ম, ঈশ্বর, অর্হৎ, বৌদ্ধ, লোকায়ত, সাংখ্য), কিংবা জাতিভেদ; ওক্ত-পরম্পরায় এনের যোগ-পদ্ধতি উপদিষ্ট হত, তাই গুক্রর উপর এনের পরম ভক্তি।

### চর্যার সাধারণ রূপ

এক-আধটি চর্যা একবার দেখ লেই বোঝা যায় তাদের রপ: "মাত্রাবৃত্ত ছলেশ পদগুলি লেখা; পরারের মত অস্ত্যা অস্থ্রাস বা মিল আছে। ছই ছই চরণের এক একটি শ্লোক, আর চরণের মধ্যে আছে যতি। প্রত্যেকটি চর্যার উপরে 'রাপ্র'র উল্লেখ আছে, যেমন, 'রাগ পটমঞ্জরী', 'রাগ গবড়া', 'রাগ অফ', 'রাগ গুঞ্জরী', 'রাগ ভৈরবী' ইত্যাদি। এসব 'রাগ' যে সেকালে সত্যই কিরকম ছিল তা জানবার উপায় নেই, কিন্তু চর্যাগুলি যে তাল-মান-যুক্ত গীতি তা নি:সংশ্রেষ বোঝা যায়। পরবর্তী কালের বাঙালী রচ্মিতারা এরপ গীতি-কবিতাকেই বল্তেন 'পদ'। বাঙালী প্রাণের সহজ প্রকাশ হয় পদে অর্থাৎ গীতিকবিতার, চর্যাপদ প্রথম থেকেই যেন দিচ্ছে তার সংকেত।

চর্যার একটি বৈশিষ্ট্য ঃ খণ্ড-কবিত। অবশ্য সংস্কৃত ও অপলংশেও যথেষ্ট রয়েছে। কিন্তু আধুনিক কালের 'লিরিক' বা খণ্ড-কবিতার সঙ্গে তার মিল হচ্ছে রূপের মিল, ভাবের দিক থেকে এ মিল তত বড় নয় । কারণ, আধুনিক যুগের থণ্ড-কবিতা বিশেষ করে ব্যক্তিগত বেদনা অহভ্তিরই প্রকাশক। কথাটা এই—ব্যক্তি-সাতস্ক্রের যুগ যে সমাজে যখন দেখা দেয়, সেখানে ব্যক্তি ষত্তই আপনার সত্তা সম্বন্ধে সচেতন হয়ে উঠতে থাকে, সাহিত্যেও ততই ব্যক্তি-মাহুষের তাবনা-অহভ্তির কথা, তাদের জীবন-যাতার ও চরিত্রের কথা একট্

একটু করে প্রাধান্ত লাভ করতে থাকে। তথন ক্রমে পজে প্রাধান্ত লাভ করে 'লিরিক' বা খণ্ড-কবিভা, গভ্যে প্রাধান্ত লাভ করে চরিত্র-চিত্র অর্থাৎ উপক্যাস বা কথাসাহিত্য। ৺'চর্যাপদ' যথন রচিত হচ্ছিল তথন ভারতীয় সমাজে বা বাঙালী সমাজে সামস্ততম ও মধ্যযুগের ভারই প্রবল। প্রকৃতপক্ষে বাঙ্লা দেশে ও ভারতবর্ষে ব্যক্তি-স্বাতন্ত্রোর যুগ আসতে থাকে ১৯শ শতকে। তাই ১৯শ শতকেই এ দেশের সাহিত্যে সত্যকারের আধুনিক 'লিরিক' ও আধুনিক কথা-সাহিত্যের জন্মলাভ **দন্তব** হয়। 'কাজেই চর্যার মত প্রাচীন থণ্ড-ক্বিতায় আমরা দেখি বাঙালীর গীতি-প্রবণ্তা। প্রধানত দেখি—চর্যাগুলি একটা মণ্ডলী-গত সাধনার ও ভাবধারার কথা, ব্যক্তির কথা নয়। যারই রচনা হোক যে চর্যা তার বিষয়বস্তু একই ধরণের বিশ্বত বিশেষ ভাবে লক্ষ্য করলে দেখা যায় যে, সে রচনার মধ্য দিয়ে বিশেষ রচয়িতার এক-আধটুকু ছাপও প্রতিফলিত হয়েছে—ভাঃ স্বকুমার সেনের এ বিশ্লেষণ একেবারে মিথা। নর। এরকমটা হয়েছে মোটের উপর থণ্ড-কবিতার স্বভাব গুণে। তা ছাড়া ব্যক্তি-মান্থ্য কোনো যুগেই যে নাছিল তাও নয়, সে ছিল শুধু চাপা পড়ে। একটু করে ফাঁকে ফাঁকে তথাপি সেই ব্যক্তি-সভার খোজও পাওয়া যেত সেই প্রাচীন ও মধ্য যুগেরও শিল্পে কাব্যে। চর্যাতেও আমরা তা পাই কিছু কিছু। হু-একটি চর্যা উদ্ধৃত করলেই চর্যার সাধারণ ভাব ও রূপ স্পষ্ট হবে। আর তাদের বিশিষ্টতা কি ধরণের, কি ধরণের ব্যক্তিগত গুণাগুণের ছাপ গৌণ ভাবে হলেও কার রচনায় পড়েছে, তা সেই সঙ্গে লক্ষ্য করা যাবে।

চর্যার জগৎঃ লৃইপাদের ছুইটি চর্যার মধ্যে একটি এরপ ( চর্যা নং ২৯ )

রাগ-প্রমঞ্রী

কাহেরে কিষভণি মই দিবি পিরিচ্ছা উদক চান্দ জিম সাচ ন মিচ্ছা ॥ঞ্॥ লুই ভণই ভাইব কীষ্ জালই অচ্ছমতা হের উহ ণ দিস ॥ঞ্॥

ডাঃ স্কুমার সেনের অন্থবাদঃ ভাব হয় না, অভাব যায় না;—এরপ সংবোধ কে প্রত্যেয় করে? লুই বলে, বেটা, বিজ্ঞান তুর্লক্ষ্যঃ ত্রিধাতুতে বিলাস করে, আকার ঠাহর হয় না। যাহার বর্ণ চিহ্ন জানা নাই তাহাকে কেমন করিয়া আগম বেদে ব্যাখ্যা করা যায়? কাহাকে কি বলিয়া আমি পাতি দিব? জলে প্রতিবিধিত চাঁদের মত দে সত্য নয়, মিথ্যাও নয়। লুই বলে, আমি ভাবি কিসে? যাহা লইয়া আছি তাহার আভাসও দেখি না যে।

যা নিগৃত সাধন তত্ত্বের বিষয় তা তুর্বোধ্য। কিন্তু ভারতবাসীর নিকট তব্ এইসব কথা একেবারে অভ্ত কিছু ভনায় না। অনেক শব্দ, অনেক উৎপ্রেক্ষা আমাদের স্থপরিচিত হয়ে গিয়েছে। আমরা ব্যতে পারি এ হচ্ছে যোগসাধনার কথা, পরতত্ত্বের ব্যাখ্যা। আর, সিদ্ধাচার্য লূইপাদ তা বল্ছেন সরল
ভাষায়, আন্তরিকতার সঙ্গে; ভাষায় অস্পইতা নেই, ভাবেও কোনো স্থলতা
নেই। একটি চরণে কাব্যরসও জমাট বাঁধাঃ 'জলে প্রতিবিধিত চাঁদের
মত সে (পরতত্ব) স্ত্যও নয়, মিখ্যাও নয়'—'উদক চান্দ জিম সাচ ন মিচ্ছা'।

কুক্রীপাদের নামে যে ছটি পদ পাওয়া যায় তার সঙ্গে লৃইপাদের পদের তুলনা করলে দেখা যায় কুক্রীপাদের ভাষা গ্রাম্য, ভাব ইতর, মনে হয় নারীর রচনা ( অ, কু, সে,—'ইভিহাস'),—সম্ভবত কুক্রীপাদের কোনো শিক্সার। গুহু অর্থ যাই থাক, জীবন-চিত্র হিসাবে তবু এ কয়টি শ্লোক উদ্ধ ত করছি: (২নং)

আন্ধন ঘরপণ স্থন ভো বিআতী।
কানেট চৌরি নিল অধরাতী ॥ ঞ
স্থান্তর নাল বছড়ী জাগঅ।
কানেট চোরে নিল কা গই মাগঅ॥ ঞ
দিবসই বহুড়ী কাড়ই ডরে ভাঅ।
রাতি ভইলে কামক জাঅ॥ ঞ

অন্থবাদ: অন্ধন ঘরের কোণেই, হে বিভাবতী, শোন, অর্ধরাত্রে কানেট চোরে নিলে। শশুর নিজাগত, বউ জেগেই আছে; চোরে কানেট নিলে, কোথায় গিয়ে সে তা মাগবে? দিনের বেলা বউ কাকের ডরেই চীৎকার করে ওঠে, কিন্তু রাত্রি হলে চলে কামরূপে বিহারে।

পার্বির একটি (২৮নং) প্র্রাগীতি শ্বর-জীবন্যাত্রার বর্ণনায় ও কাব্য-গুণের জ্ব্য প্রায়ই উদ্ধৃত হয়। নিশ্চয়ই চর্যাটির অন্ত গৃঢ় অর্থও ছিল, কিন্তু সেই ভাব-জগতের অপেক্ষা এই সাধারণবোধ্য বাস্তব রূপটিই কি কম আদরণীয় ?

#### রাগ—বলাডিড

উচা উচা পাবত তাঁহঁ বসই সবরী বালী
মারন্ধি পীচ্ছ পরহিণ সবরী গিবত গুজরী মালী ॥ ধ্রু ॥
উমত সবরো পাগল শবরে। মা কর গুলী গুহাড়া তোহৌরি
নিঅ ঘরিণী নামে সহজ স্থানারী ॥ ধ্রু ॥
নানা তরুবর মৌলিলরে গঅনত লাগেলী তালী
একেলী সবরী এ বন হিগুই কর্নকুগুলবজ্ঞধারী ॥ ধ্রু ॥
তিঅ ধাউ থাট পড়িলা সবরো মহাস্থথে সেজি ছাইলী
সবরো ভূজদ্ব নইরামনি দারী পেন্ধ রাতি পোহাইলী ॥ ধ্রু ॥
হিঅ তাবোলা মহাস্থহে কাপুর থাই
স্থান নিরামনি কপ্তে লইআ মহাস্থহে রাতি পোহাই ॥ ধ্রু ॥
গুরুবাক পুঞ্জা বিন্ধ নিজ্ঞ মনে বানে
একে শরসন্ধানে বিন্ধহ বিন্ধহ পবম নিরানে ॥ ধ্রু ॥
উমত সবরো গরুআ। রোধে
গিরিবর সিহর সন্ধি পইসন্তে সবরো লোড়িব কইসে॥ ধ্রু ॥

অন্থবাদ: উচু উচু পর্বত, তথায় বাদ করে শবরী-বালিকা; ময়ুরপুচ্ছ-পরিহিতা সেই শবরী, গলায় তার গুঞ্জার মালা। উন্মন্ত শবর, পাগল শবর, গোল করিও না—তোমার গোহারি, তোমার নিক্ষ গৃহিণী, নামে দহজ স্থলরী। নানা তরুবর ম্কুলিত হইল রে, গগনে লাগিল তাহার ভাল, কর্ণ-কুগুল-ধারিণী শবরী একা এই বনে চুঁড়িতেছে। ত্রৈধাতুক খাট পাতিল শবর, মহান্থথে শয়্যা বিছাইল; ভুজ্ক (প্রেমিক ?) শবর, প্রেয়দী নৈরামণি, প্রেমে রাভ

পোহাইল। হিয়াতাম্বল কর্প্র দিয়া মহাস্থথে খাইল; শৃত্ত নৈরামণি কণ্ঠে লইয়া মহাস্থথে রাত্তি পোহাইল। গুরুবাক্য-ছিলায় নিজ মন-বাণ দিয়া বিদ্ধ কর। এক শর-সন্ধানে বিদ্ধ কর, বিদ্ধ কর পরম নির্বাণকে। গুরুবোদ্ধ শবর উন্মন্ত গিরিবর-শিখরের সন্ধিতে পশিলে শবর ফিরিবে কিনে?

(এ <u>অবশ্য সাধারণ বাঙালীর জীবন-চিত্র নয়, পাহাড়ীয়া শবর জাতিদের</u> (সাঁওতাল ? না, গাঢ়ো-থাসিয়া ?—শবরীপাদ পূর্ব বাঙলার লোক বলে অস্থমিত হয়েছেন) জীবন-চিত্রের <u>আধারে বজ্ঞধানের সাধন-মার্গের কথা</u>

( উদ্ধৃতি না বাড়িয়ে ত্ৰ-একটি বৈশিষ্ট্যস্চক কথা উল্লেখ ক্রাই শ্রেম:। বীণপাদের নামে যে চর্যাটি ( ১৭নং ) আছে তাতে পাই সেকালের নাট্য ও নৃত্য গীতের উল্লেখ, যদিও সেখানে ত। গৃহীত হয়েছে রূপক হিসাবে। কারণ, এ হচ্ছে "হেককবীণা", আর:

> স্থন্দ লাউ সসি লাগলী তাস্তী অনহা দাণ্ডি চাকি কি অত অবধৃতী।

স্থ লাউ, শশী লাগিল তন্ত্ৰী, অনাহদাণ্ডি অবধৃতী হইল চাকি।

<u>আর, এ নৃত্য হচ্ছে 'বৃদ্ধ নাটকের নৃত্য'।</u> অস্তত জানতে পারছি—সেকালে বীণা কিরূপ হত, আর কি নাটক ছিল।

সরহপাদ প্রসিদ্ধ আচার্য। তাঁর চর্যাও তেমনি গভীর আধ্যাত্মিক স্থরের, অথচ সর্ল। একটি (চর্যা নং ৩৯) চরণে শুনি:—

বঙ্গে জায়া নিদেসি পরে ভাগেল তোহার বিণাণা।

বঙ্গে জায়া নিলি, পরে তোর বিজ্ঞান ভেক্তে গেল।

পূর্ববদ্ধে বিবাহ বোধহয় তথনো থ্ব প্রশস্ত ছিল না। ভূত্তককেও বলা হয়েছে ( চর্যা নং ৪৯ ), তিনি 'বাঙাল' হলেন,—সেকি চণ্ডালী বিয়ে করে ? না, বাঙাল মেয়ে বিয়ে করে ? )

আরেকটি চর্যায় শবর-জীবনথাত্রার চিত্র আরও স্থন্পষ্ট। উদ্ধৃতি ছেড়ে শুধু
তার অন্থবাদ দিচ্ছি: পাহাড়ের উপরে প্রায় আকাশের গায়ে শবরদের বাড়ি।
বাড়ির চারদিকে কার্পাস গাছের ফুল ফুটেছে। চীনা ধান পেকেছে, শবর
শবরী উৎসবে মেতেছে। দিনের পরে দিন শবরের আর কোনোও থেয়াল
নেই, মহাস্থথে ভূলে থাকে। ক্ষেতের চারপাশ বাঁশের চাঁচারি দিয়ে সে ঘিরেছে,
ভাতেই শকুন শিয়াল কাঁদছে।

বলা বাছল্য, এসব সাধন-মার্গের কথা। তবে এসব কথার আড়ালে আমরা শবর-জীবন্যাত্রার সংবাদও পাই। বৃঝি, এ সাধনা তাদের মধ্যেও চলে।

কিন্তু ভূস্কুর সেই চর্ঘাটি (নং ৪৯) উল্লেখযোগ্য, পদ্মাতীরে নৌসৈন্ত বা জলদস্থার উল্লেখর জন্ত: "রাজ-নৌকা পাড়ি দিয়ে রইল পদ্মার খালে। নির্দিষ্টাবে বাঙাল দেশ লুঠ করল।" যদিও এ নৌকা বজ্ঞনৌকা; অনেক সময়েই কায়ানৌকা, মন তাঁর দাঁড় (সরহের ভাষায়)। অবশ্র নদনদী আর তার জীবনযাত্রার কথা চর্ঘাপদে প্রায়ই পাওরা যায়। বোঝা যাচ্ছে, এসব চর্ঘার রচনাকারীরা বাঙ্লাদেশের সঙ্গে, হয়ত বা পূর্ব ও নিয়্ন বঙ্গের সদ্দে স্থারিচিত। ভূস্কুর অন্ত তুটি চর্ঘায় মগয়ার রূপকে বলা হয়েছে সাধন-মার্গের কথা। অবশ্র, হরিণ-হরিণীর কথা চর্ঘার সমকালীন সাহিত্যে আরও পাওয়া যায়। তর্ ভূস্কুর একটি চর্ঘা (চর্ঘা ৬) অক্থবাদ্যোগ্য: কি নিয়ে আর কি ছেড়ে, আমি কি আছি? চারদিকে শিকারীর ডাক পড়েছে। হরিণ আপনার মাংসের জন্তই আপনার শক্র, (শিকারী) ভূস্কে তাকে এক মূহুর্ভও ছাড়ে না। হরিণ (ভয়ে) তুণ ছোঁয় না, জল পান করে না; অথবা হরিণ-হরিণীর ঠিকানা জানা নেই। হরিণী বলে—হরিণ, তুমি কি শুন্ছ? এ বন ছেড়ে উদ্দ্রান্ত হয়ে যাও। তীরগতিতে ধাবমান হরিণের খুর দেখা যায় না। ভূস্কু বলেন, মূঢ়ের হাদয়ে একথা প্রবেশ করে না।

তা না করুক, কিন্তু এ যে শিকারী মাহ্যদের কথা, সেদিনের হরিণ-মাংস-প্রিয় বাঙালীদের কথা,—তা এখনো তারা ব্যুতে পারে। তেমনি ব্যুতে পারে কাহুপাদের চর্যা থেকে বাঙালীর জাল ফেলে মাছ ধরবার কথা, বাঙালীর মংস্থপ্রিয়তাও করতে পারে অনুমান।

কিন্ত কাহাচার্যের পদগুলি অন্য কারণেও উল্লেখযোগ্য। কাহপাদ প্রসিদ্ধ পণ্ডিত, দোহাকারও। পঞ্চাশখানার উপর সংস্কৃতে লেখা বজ্রযানের উপর গ্রন্থ আছে কাহপাদের নামে। চর্গাপদেও তাঁরই পদ পাওয়া যায় বেশি—মোট ১২টি। হয়তো শেষদিককার চর্যাকার তিনি, তাই। প্রায় কবিতাতেই অধ্যাত্ম-সত্য স্থাপ্ত ও গভীর। তবু একটি চর্যা (চর্যা নং ১৮) প্রেমলীলার আধারের উপর রচিত। অবশ্র, সহজ্বিয়া প্রেমলীলায় যে শাস্ত্রাভিমান ও শাস্ত্র-নির্দেশের কোনো পরোয়া নেই, তা বলাই বাহল্য। সে প্রেমলীলায় ডোমিনী চণ্ডালিনীয়া শুধু গ্রাহ্ম নয়, মনে হয় তল্পের নিয়জাতীয়া শক্তিদের মতোই তারাই প্রশন্ত।

#### রাগ--গউডা

তিণি ভূষণ মই বাহিষ হেলেঁ।
হাঁউ স্বতেলি মহাস্থ লীড়ে ॥
কইসণি হালো ডোম্বী তোহোরি ভাভরি আলি।
অস্তে কুলিণজণ মাঝেঁ কাবালী ॥
তঁইলো ডোম্বী সম্মল বিটলিউ।
কাজণ কারণ সসহর টালিউ॥
কেহে কেহো তোহোরে বিরুজা বোলই।
বিত্তপণ লোম তোরেঁ কঠন মেলই॥
কায়ে গাইতু কামচণ্ডালী।
ডোম্বি ত্যাগলি নাহি চ্ছিনালী॥

অন্থাদ: তিন ভ্বন আমার ঘারা তেলায় বাহিত হল। আমি মহাস্থলীলায় ভগাম। ওলো ডোমিনী, কি রকম তোর ছলা কলা? একপাশে
কুলীন জন আর মধ্যস্থলে তোর কাপালিক। ওলো ডোমিনী, তুই সকল নষ্ট
করলি। কাজ নেই, কারণ নেই, শশধর টলালি। কেউ কেউ ডোকে বিরূপ
বলে; কিন্তু বিহুজ্জন তোর কণ্ঠ ছাড়ে না। কারু গায়—তুই কামচণ্ডালী,
তোর বাড়া ছিনাল আর নেই।

এপব উদ্ধৃতি ও অন্থবাদের সাহায্যে আমরা চর্যাকারদের তত্তকথা না ব্রলেও তাদের ভাব-জগৎ কতকটা ব্রতে পারি। তারও অপেকা আমরা ব্রতে যা সহজেই পারি তা হচ্ছে অতি সামাত্ত ভাবে হলেও সেদিনের বাঙালী জীবনযাত্রার কথা এবং সিদ্ধাচার্যদের রীতিনীতি আচার বা ক্রিয়া-পদ্ধতির কথা, —উচ্চবর্গের শাস্ত্রে এসবের উল্লেখও থাকে না। কিন্তু চর্যাপদে আমরা দেখি—সরহ ও কাল্লের মত সিদ্ধা ও পণ্ডিতেরা নিম্নবর্ণের ম্বণিত ভোম চণ্ডালের কাছ থেকে এই শাস্ত্র-বহিভূতি "সহজ জ্ঞান" আহরণ করতেন। হাড়ি-পা'র মত কোনো কোনো সিদ্ধারা সত্যই হয়ত ছিলেন নিম্নবর্ণের,—তান্ত্রিক আচারে জাতবর্ণের কোনো গুরুত্ব নেই। এমন কি, বিবাহ ও যৌন-বন্ধনও একটু শিথিল, —সিদ্ধাচার্যদের চর্যাগুলিতেও তার আভাস আছে। একথা কি মনে হয় না—শাস্ত্রকাররা যতই গুরুগজীর শাস্ত্র-নিয়ম করুন, বাঙ্লার প্রাকৃত-জনের জীবন

ও নীতিবোধ এরপ সহজ্ব বা স্বাভাবিক ও শিথিল ধরণেরই ছিল, এবং বাঙ্লা সাহিত্য পণ্ডিতদের ঘরে জ্মায় নি, জ্মেছে লোক-গুরুদের হাতে লোক-জীবনের বুকে ?

কাব্যগুণুঃ (এ কথা বলাও বাহুলা, সিদ্ধাচার্যরা কাব্যচর্চা করবার জন্ম চর্বাপিদ লেখেন নি; কাজেই, কাব্যরস চর্যাপদে মুখ্যবস্ত নয়। অতএব, বিশুদ্ধ সাহিত্য বারা চান, চর্যাপদ তাদের বিচারে জন্ধ। কিন্তু বান্তব জীবনের নানা চিত্রের ক্ষণিক উদ্ভাসে এবং মাহুযের মনের ও প্রাণের আক্ষিক এক-একটুকু আত্মপ্রকাশে এক-একটি চর্যায় মাঝে-মাঝে সত্যই রসস্প্রতি হয়েছে। তা ছাড়া শব্দ, উপমা, উৎপ্রেক্ষা এবং কথার আশ্চর্য সংয্ম চর্যাগুলিকে একটি সংহত রূপ দান করেছে। বাঙালীর বাগ্বাহুল্য-ভরা কাব্যে পরবর্তী কালে এ গুণ দুম্পাপ্য হয়ে ওঠে।

প্রাচীন বাঙ্লা সাহিত্যের রূপঃ 'পদ' ও 'মঙ্গলকাব্য'ঃ চর্যাগীতি বাঙ্লা 'পদে'র বা পদাবলী পাহিত্যের প্রথম নিদর্শন। প্রাচীন ও মধ্যযুগের বাঙ্লা সাহিত্যের মোটের উপর ছিল হু'টি প্রধান কাব্যরূপ—'পদ' (বা খণ্ড কবিতা) যাকে বলা যায় 'লিরিক'; ও 'মঙ্গল' কাব্য (বা 'বিজয়' কাব্য ) যাকে বলা যায় 'ন্যারেটিভ' বা আখ্যান-মূলক। পদ-সাহিত্য হল গাইবার মতো গীতি-কবিতা, ভাব ও অমুভূতির কথা; মঙ্গল কাব্য স্থর করে শোনাবার বা গাইবার মতে। কথাকবিতা। মনে রাখা প্রয়োজন—দেদিনে সব কবিতাই স্থুর করে প্রভা হত, এখনো হিন্দীতে তার চল রয়েছে। কিন্তু মাইকেল মধুস্দন দত্তের ( ১৮২৪-১৮৭৫ ) পর থেকে বাঙ্লায় আর কবিতা হার করে পড়া হয় না। প্রাচীন 'পদ' কিন্তু তালমান দিয়ে গাঁত হত। আর মঙ্গলকাব্য প্রভৃতি আখ্যানও 'পাঁচালী'র মতো গান করা হত। পাঁচালী ছিল আখ্যান-বিরুতির সাধারণ পদ্ধতি। 'পাঁচালী' গানে একজন থাকত প্রধান গায়েন, আর অস্তত একজন তার দোহার। অবশ্য সঙ্গে বঙ্গেনার ব্যবস্থাও থাকত। মাঝে মাঝে নৃত্যও থাকত। সেদিনে অবশ্য নাটকও ছিল তা দেখেছি;—কিন্তু সে নাটক ছিল গীত-প্রধান ও নৃত্য-প্রধান। নাট্যাভিনয়ে এইরকম গীত গান করে বা স্কুর করেই কথার আদানপ্রদান চলত প্রধানত একই কালে তুজনের মধ্যে;---নাটকেও মোট তিনজনের বেশি অভিনয় করত না।

কিন্তু যা লক্ষণীয় তা এই যে, প্রথমাবধিই দেখি বাঙালী মনের ঝোঁক ছিল এই

পদ-সাহিত্য বা গীতি-কবিতায় । চর্যাপদ তারই প্রমাণ। প্রাচীন বাঙ্লায় চর্যাপদ ছাড়াও হিন্দু শৈব ও বৈশ্বব পদও নিশ্চয়ই ছিল,—জয়দেব ও অক্সান্ত সংস্কৃত বা অবহট্ঠ কাব্য-রচ্মিতাদের রচনা থেকে তা অহ্মান কবা যায়। কিন্তু সেসব পদ আমরা পাইনি। তেমনি একথাও অহ্মান করা চলে যে, পরবর্তী মঙ্গল-কাব্যের যা কথাবস্ত—যেমন ধর্ম-মঙ্গলের লাউসেনের কথা, চণ্ডী-মঙ্গলের কালকেত্বর কথা, মনসা-মঙ্গলের লথিন্দর-বেহুলার কথা—এ সময়ে লোক-সমাজে নিশ্চয়ই পাঁচালী করে তা গাওয়া হত। এসব কথা ও আখ্যানবস্তু তথনো একেবারে পূর্ণাঙ্গ হয়ে না উঠলেও সাধারণ লোকের মধ্যে যে প্রচলিত ছিল, তাতে কোনো সন্দেহ নেই। মঙ্গলকাব্যের সেই সব কথা ও কাহিনীই হল বাঙ্লা সাহিত্যে বাঙালীর নিজম্ব বাঙ্লা বিষয়—হিন্দু-আর্য সভ্যতা থেকে ধার করা বিষয় নয়। কিন্তু প্রাচীন যুগের বাঙ্লা সাহিত্যে সেই বাঙ্লা বিষয়ের কোনো দৃষ্টান্ত আমরা পাইনি; অত পূরাতন 'মঙ্গল কাব্য', 'বিজয় কাব্য' বা 'পাঁচালী' পাওয়া যায় না।

'ভাক', 'খনার বচন'ঃ 'চর্যাপদ' ছাড়া প্রাচীন যুগের বাঙ্লা সাহিত্যের কোনো নিদর্শনই আর নেই। এ জন্মই মহামহোপাধ্যায় হরপ্রসাদ শাস্ত্রীর এই পুঁথি আবিন্ধার ও প্রকাশ বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাসে একটা মহৎ ঘটনা—ভাতে একটা যুগ আবিন্ধত হয়ে পড়ল। 'খনার বচন'ও কিছু কিছু 'প্রবাদ-প্রবচন' অবশ্য বিষয়বস্ত হিসাবে পুরাতন; কিন্তু মঙ্গলকাব্যের মতই তাদেরও প্রাচীন নমুনা আমাদের হাতে বেশি নেই।

প্রবাদ, ছড়াঃ চর্যাপদে অস্তত ছয়টি প্রবাদ-বাক্য পাওয়া য়য়, য়য়ন, 'আপনা মাদেঁ হরিণা বৈরী' (ভ্রুকু); 'বরশুণ গোহালী কি সো ছঠুটু বলন্দে' (সরহ), 'ছহিল ছধু নাহি বেন্টে সামাআ।' ডাক্টার স্থশীল কুমার দে 'বাঙ্লা প্রবাদে'র বিস্তৃত বিচারে পরবর্তী বাঙ্লা সাহিত্য থেকেও বহু প্রবাদের দৃষ্টাস্ত উদ্ধৃত করেছেন। এ প্রসঙ্গে স্থরণীয়:— মেনন গানে, উপাখ্যানে, মঙ্গলকাব্যে, ডেমনই প্রবাদের মধ্যেও বাঙালীর বাঙালীয়ানা নানা রূপে নানা ভঙ্গীতে ফ্টিয়া উঠিয়াছে; 
ইহার রসপ্রেরণা আসিয়াছে দেশের আলো জল বায়্ হইতে, জাতির জীবিত চেতনা হইতে। উচ্চ ভাব্কতা ও কল্পনা ব্যতিরেকেও এগুলি রসসম্পৃক্ত হইয়া উঠে" (বাঙ্লা প্রবাদ, ২য় সং)। এ সব প্রবাদকে তাই সাহিত্য না বললেও সাহিত্য-গোত্রীয় বলা চলে। অবশ্ব প্রবাদের

অপেক্ষাও ছড়া সাহিত্যের নিকটতর আত্মীয়। তারও প্রাচীনতম নিদর্শন আমরা পাই নি। অবশ্য বাঙ্লা ছড়ার সম্বন্ধে রবীন্দ্রনাথের গভীর ও সরস বিচারের পরে বাঙ্লা ছড়াকে আর সাহিত্য-ক্ষেত্রে কারও অপাঙ্জ্যের করার সাধ্য নেই। ছড়ার জগং জগতের টুকরা বা টুক্রার জগং। প্রবাদের জগংও তাই। তাতে করে বাঙালী মনের আর একটা বিশেষ দিকের পরিচয় আমরা পাই—চর্যাপদে যার চিহ্নও নেই: যাহা অকুট ও অতীন্দ্রিয় তাহা নহে, যাহা প্রাকৃত ও প্রত্যক্ষ, বাঙালীর সেই রস-জীবনই এগুলিতে (প্রবাদে) রূপান্তরিত হইয়াছে" (ডাঃ দে—বাঙ্লা প্রবাদ)। চর্যাপদ একটা মগুলীগত সাধন-রহস্মের গান। তাতে বস্তুবাদী, রিসক্তাপ্রিয় বাঙালীর পরিচয়, তার জীবনের বান্তব চিত্র তাই আগবে কোথা থেকে ? এই বৃদ্ধিবাদী, রিসক্তাপ্রিয়, বান্তব-নিষ্ঠ বাঙালী মনের পরিচয় পাব,—এমন প্রাচীন সাহিত্য কিন্তু টিকে নেই।

বাঙ্লা সাহিত্যের এত কম নিদর্শন যে আমর। পাচ্ছি তাতে বিশ্বয়ের কিছু নেই। মনে রাখা উচিত—আধুনিক ইউরোপের অনেক ভাষারই এত পুরাতন সাহিত্য-নিদর্শন নেই। তা ছাড়া, বাঙ্লা ভাষা তথনো উচ্চবর্গের বাঙালীদের নিকট খুব আদরণীয় ভাষা নয়। খাটি বাঙ্লা বিষয়বস্থ তাদের নিকট সম্ভবত তুচ্ছ ঠেকত। ক্রমে অবশ্য এই পণ্ডিত ও উচ্চবর্গের লোকেরা বাঙ্লায়ও সাহিত্য রচনায় উত্যোগী হলেন। কিন্তু তার পূর্বে বাঙ্লা দেশের বৃক্কের উপর দিয়ে তুর্ক-বিজ্বয়ের প্লাবন বয়ে গিয়েছে—সেই হিন্দু উচ্চবর্গ তথন নিজেদের শাসক-মর্যাদা হারিয়ে নিজেরাই অনেকথানি শাসিতের পর্যায়ে নেমে যেতে বাধ্য হয়েছেন। এই অধিকার-লোপের পূর্বে বাঙ্লা ভাষা ছিল লোক-সাধারণের সাহিত্যের ভাষা,—সে সাহিত্য মুথে মুথে চলত, জনতার সাহিত্য হিসাবে।

# দ্বিতীয় পর্ব

মধ্যযুগ ঃ প্রাক্-চৈত্তন্য পর্ব (খ্রীস্টাব্দ ১২০০—খ্রীস্টাব্দ ১৫০০)

# প্রথম পরিচ্ছেদ

# তুর্ক-বিজয়

তুর্ক-বিজায়ের স্বরূপ—এটি য ১২০০ অন্ধ শেষ হতে না হতেই বাঙ্লার উপরে তুর্কী আক্রমণের ঝড় বয়ে গেল। সম্ভবত তথন এঃ: ১২০২ অন্ধ।\*
দিল্লীতে তথন তুর্ক-রাজ্য প্রতিষ্ঠিত। মগধ জয় ও বিধনন্ত করে পশ্চিমবঙ্গ অধিকার করতে তুর্কদের বিলম্ব হল না। রাজা লক্ষ্মণ সেন অবশ্র পূর্ববঙ্গে পলায়ন করেন; বহু রাজপুরুষ ও বিদ্ধুজনও তাঁর সহগামী হন। আরও অনেক হিন্দু ও বৌদ্ধ পণ্ডিত নেপালে আশ্রয় গ্রহণ করেন। উত্তরবঙ্গ থেকেও অনেকে চলে যান 'উদ্বাস্ত্র' হয়ে কামতা-কামরূপ অঞ্চলে। এ সব অঞ্চলে তাই প্রাচীন বাঙ্গার ভিন্নত্ত্ব ধারা কতকাংশে রক্ষা পেয়েছিল। এমন কি, নেপাল থেকে বাঙ্লার সেই ধারা হিমালয় পার হয়ে তিকতে এবং চীনেও পৌছেছিল। পূর্ববঙ্গে নদীনালাব পরিবেষ্টনে সেন, বর্মন প্রভৃতি ছোটবড় স্থানীয় রাজারাও আরও একশত বংসর তুর্ক আক্রমণ ঠেকিয়ে রাখতে পেরেছিল। সেখান থেকেও আরাকানের পথে উত্তর বর্মার সঙ্গে বাঙ্লার সংস্কৃতির আদান-প্রদান চলত।

<sup>\* &#</sup>x27;মধাযুগ' বলতে ভারতের ইতিহাসে সাধারণ ভাবে বোঝার 'ম্সলমান রাজ্জকাল' (গ্রাঃ ১২০৬ থেকে গ্রাঃ ১৭৬৫ পর্যন্ত; বা স্থুলভাবে গ্রাঃ ১২০০ থেকে গ্রাঃ ১৮০০)। মধাযুগ এক হিসাবে হর্ষবর্ধনের পরেই (গ্রাঃ ৬৪৭) আরম্ভ হয়। তথন থেকে গ্রাঃ ১১৯২ পর্যন্ত এই স্থদীর্ঘ কালকে প্রাচীন ও মধাযুগের 'যুগসদ্ধিকাল' বলাই উচিত। ইতিহাসের বিচারে বাঙ্লায় মধাযুগও অনুরূপ; কিন্ত বাঙ্লা ভাষা ও সাহিত্যের হিসাবে গ্রাঃ ১২০০ থেকে 'মধাযুগে'র স্ট্রনা;—তার ভেতরে গ্রাঃ ১২০০ থেকে গ্রাঃ ১৬৫০ এই তুর্বোগের কালকে বলা চলে 'যুগসদ্ধিকাল'!

একটা কথা: সচরাচর 'মধাযুগ' বল্তেই 'সামস্ত সমাজের' কাল বোঝার। কিন্তু ভারতে সামস্ত যুগের স্চনা হয়েছিল সন্তবত কুশান রাজত্বে (খ্রী: ৩০০—খ্রী: ৫০০), তার প্রসার রাজপুত রাজাদের রাজত্বে (মোটের উপর খ্রী: ৭০০ খ্রী:—১২০০); এবং তুর্ক বিজয়ে (খ্রী: ১২০০) তা নবায়িত হয়। এর প্রথমার্ধ শেব হলে (খ্রী: ১৫২৬), মোগল রাজত্বের শেব দিকে (খ্রী: ১৭০০ থেকে) সামস্তবাদী সমাজের ক্ষয় প্রকট হরে ওঠে। তবু তা চলে আরও একশত বৎসর (খ্রী: ১৮০০)। তারপরেও ব্রিটশ শাসনে সামস্তব্র একেবারে শেব হয় নি; একটা 'উপনিবেশিক' সমাজ-ব্যবহা চলতে থাকে।

কিন্তু তুর্ক আক্রমণের ফলে বিহারে ও মধ্যপশ্চিম বাঙ্লায় চল্ল ধ্বংসের তাওব লীলা। তুর্করা নিজেরা ছিল তুর্ধর, ভয়ন্বর জাতি। ইস্লাম গ্রহণ করায় তাদের নৃশংসতা ও ধ্বংস-প্রবৃত্তি নতুন ধর্মোন্মাদনার বশে আরও উগ্রহয়ে উঠেছিল। যা মৃসলমান ধর্মে নেই তাই তাদের চক্ষে ছিল ভ্রান্ত। হিন্দু ও বৌদ্ধদের দেবদেবী, শাস্ত্র, শিল্পকলা, সংস্কৃতি সবই তাদের বিচারে 'কুফেরি'। কাজেই ধেখানেই তারা বিজয়ী হল সেখানেই তারা রক্তে ও আগুনে প্রাচীন সংস্কৃতির চিহ্ন বিল্প্ত করতে ছিধাবোধ করল না। তাই বিহার বিধ্বস্ত করার বিবরণ তাদের ঐতিহাসিকরাও সগর্বেই উল্লেখ করে গিয়েছেন। হয়তো তাতে অনেক অভিশয়োক্তি আছে, কিন্তু মোটের উপরে তুর্ক আক্রমণের তা'ই ছিল সাধারণ রূপ।

মধ্যযুগের ধর্ম-প্রাধাস্য-হ'একটি কথা প্রসঙ্গত তবু মনে রাখা উচিত :—শুধু তুর্ক, বা সাধারণ ভাবে মুসলমান বিজেতারাই নয়, মধ্যযুগ পর্যন্ত প্রায় সকল দেশের সকল বিজেতারাই এরপ ধর্মোন্মাদ ছিল। সেকালে ধর্ম ই ছিল জীবনযাত্রার প্রধানতম পরিচায়ক। ধর্মের দক্ষেই জড়িয়ে থাকত অর্থনীতি, রান্ধনীতি, প্রভৃতি অন্যান্ম কর্ম ও তত্ত্ব,—সাহিত্য শিল্প প্রভৃতির তো কথাই নেই। আর সামন্ত-যুগ পর্যন্ত রাজার ধর্ম ই ছিল প্রজাসাধারণের ধর্ম;--সাধারণ মাত্রবের না ছিল ভূমিতে নিজম্ব অধিকার, না ছিল স্বতম্ব ধর্মাধিকার। মধ্যযুগের শেষেও খ্রীস্টধর্মাবলম্বী বিজয়ী স্পেনীয়রা পেরুতে, মেক্সিকোতে ওলন্দাজর! (বুরর) আফ্রিকায় তাই মধ্যযুগের মুসলমান বিজেতাদের অপেকা কম নৃশংসতার বা কম বর্বরতার পরিচয় দেয় নি। ভারতবর্বের ক্ষেত্রে বরং বিজ্ঞয়ী মুদলমানর। সামরিক ও রাজনৈতিক জয়লাভই করেছে, সামাজিক ও ধর্মগত জয় সম্পূর্ণ করতে পারেনি। দেখতে পাই—বিজ্ঞয়ী মৃসলমান যে দেশেই রাজত্ব করেছে সেথানকার অধিবাসীরাই অনতিবিলম্বে মুসলমান ধর্ম গ্রহণ করেছে। অথচ পাঁচশত বংসর ভারতবর্ষে মৃসলমান সমাট্ ও রাজারা রাজত্ব করলেন; তথাপি হিন্দুজাতি ও হিন্দুধর্ম নিশ্চিহ্ন হওয়া তো দূরের কথা, ভারতভূমিতে শতকর৷ ত্রিশটি মাত্মণ্ড মুদলমান ধর্ম গ্রহণ করল না ;—ইতিহাসে এ একটা আশ্বৰ্ষ ব্যক্তিক্ৰম।

ভারতে মুসলমান-প্রাধান্ত ও মুসলমান ধর্ম এ ব্যতিক্রমের প্রধান কারণ এই যে, ভারতবর্ধ প্রথমত জন-বহুল, দ্বিতীয়ত প্রায় একটা মহাদেশ। মধার্গের যোগাযোগ বাবস্থায় এই শত সহস্র পদ্ধীকে প্রদক্ষণ করতেও দীর্ঘকাল লাগত; তা ধ্বংস করা ছিল প্রায় অসম্ভব। তৃতীয়ত, শুধু সহর বা রাজার পরাজয়ে ভারতের বিচ্ছিন্ন, স্ব-সম্পূর্ণ পদ্ধীসমাজ ও পদ্ধী-সভাতা মোটেই পরাহত হত না। চতুর্থত, ভারতবর্ষ একটা সহন-পটু ও গ্রহণ-পটু বিচিত্র সভাতার দেশ। পরাজয় স্বীকার করেও ভারতবাসী তার 'বেতসীর্ভির' গুণে যেমন টিকে থাকত, তেমনি তারা রাজনৈতিক পরাধীনতা সন্থেও আপন সভাতার ও সংস্কৃতির একটা প্রতিরোধ রচনা করতেও সক্ষম হত। আর শেষ কথা, এসব কারণে বিধর্মী, বিজাতীয় বিজেতারা এ জাতিকে ধর্মান্তরিত করবার পূর্বেই এবং এদেশের ধর্ম ও সংস্কৃতিকে নিশ্চিক্ত করবার আগেই এদেশে বসবাস করতে আরম্ভ করলে; সেই স্ত্রে তারা এ দেশবাসীর সঙ্গে নানা সম্পর্কে জড়িত হল; এদেশেই বিবাহাদি করলে, সামাজিক আদান-প্রদান চলল; ক্রমে তারা এ দেশের মান্ত্র্য বনে গেল। বিজেতা ও বিজ্ঞিত ক্রমেই পরস্পরের জীবন্যাত্রা ও সংস্কৃতিকেও তাই স্বীকাব করে নিলে। প্রভেদ অবশ্রু রইল, কিন্তু সংস্কৃতির বিরোধ আর তেমন উগ্র রইল না। সমন্ত্র্য ঘটে নি, কিন্তু সংমিশ্রণ ঘটেছে নানা দিকে।

সংঘাত, প্রতিরোধ, সংযোগ— তুর্ক বিজ্ঞরের এই সাধারণ হিসাব যেমন ভারতের ক্ষেত্রে তেমনি বাঙ্লার ক্ষেত্রেও যথাযথ পাওয়া যায়। মধ্যযুগের বাঙ্লা সাহিত্যেও আমরা এই সংঘাত, প্রতিরোধ ও সংযোগের সংকেত আবিকার করতে পারি। কারণ, 'সাহিত্য' লিখব বলে তখন কেউ সাহিত্য রচনা করত না, তা রচনা করত সামাজিক কোনো উদ্দেশ্য বা প্রয়োজনের তাগিদে। আর একথাও আবার স্মরণীয়—তখন পর্যন্ত ধর্মই ছিল সমাজের প্রধানতম পরিচয়। ধর্মের সেই প্রধান গুরুত্ব কিছুমাত্র ধর্ম না করেও বোঝা দরকার যে, ধর্মের নানা কথা ও কাহিনীর আকারে ও আবরণে প্রকাশ লাভ করেছে সেদিনের মানুষের ধ্যান-ধারণা, বেদনা-আনন্দ; আর তারও অন্তর্নিহিত সামাজিক ঘাত-প্রতিঘাত, বর্গ-বৈষম্য, বর্গবিরোধ এবং বর্গে বর্গে আপোষ-রফা।

## রাজনৈতিক পটভূমি ( খ্রী: ১২০০ থেকে খ্রী: ১৫০০ )

তুর্ক-বিজমের প্রথম পর্বটা ছিল ধ্বংসের পর্ব। মোটাম্টি ঝী: ১২০০ থেকে ঝী: ১৩৫০—এই দেড়শ বৎশরের বাঙ্লা দেশের কোনো সাংস্কৃতিক বা

শামাজিক চিত্র আমরা পাইনা, শার্থ শতাব্দী জোড়া এই নিন্তরতাই তুর্ক-বিজয়ের ভয়াবহতার একটা প্রমাণ। বাঙ্লা দেশে এই খ্রী: ১২০০—খ্রী: ১৩৫০এর মধ্যে थिन जो, माम लुक ( थी: ১२२१ (अटक थी: ১२৮१ ) ও वलवनी भागक वर्टभव (থ্রী: ১২৮৬ থেকে থ্রী: ১৩২৮) উত্থান-পতন ঘটল ;—তুর্ক রাজত্ব বলবনী বংশের আমলে লক্ষণাবতী (উত্তরবন্ধ), সপ্তগ্রাম (মধ্যপশ্চিমবন্ধ), সোনারগাঁও (মধাপূর্ববন্ধ) ও চট্টগ্রামকে (পূর্ববন্ধ) কেন্দ্র করে স্থপ্রভিষ্ঠিত হয়। স্ফী ফকির দরবেশ ও গাজীরা তথন থেকে ঝাঁকে ঝাঁকে এসে নববিজ্ঞিত ভূমিতে ইস্লাম বিস্তারের চেষ্টা করতে লাগল। লুঠন ও ধ্বংস অপেক্ষা ধর্মপ্রচার ও আধ্যাত্মিক বিচারই হতে থাকে রাজাবিস্তারের প্রধান অন্ধ। কিন্তু তুর্ক অধিকার তথনো সর্বত্র পরিব্যাপ্ত নয়, আর লক্ষণাবতী সোনারগাঁ। প্রভৃতি কেন্দ্রের তুর্ক শাসকদের মধ্যে যুদ্ধবিগ্রহ, পরস্পার-পরস্পারে হানাহানি লেগেই থাকে। এ অবস্থার অবসান ঘটে স্থলতান শামস্থলীন ইলিয়াস শাহ্-এর রাজ্যলাভে ( খ্রী: ১৩৪২—এ: ১৩৫৭)। তিনি বাঙ্লা দেশে স্বাধীন রাজত্ব স্থাপন করেন। ধ্বংসের যুগ কেটে তথন আসতে থাকে স্বন্তির যুগ। নি:খাস ফেলবার অবকাশ পায় দেশ। তুর্ভাগ্যবশতঃ ইলিয়াস শাহী বংশও ক্রমে বিলাসে, আয়েসে ও আরামে ঝিমুতে থাকে। সম্ভবত তাতে হিন্দু সমাজ আপনাকে নৃতন করে সংগঠন করবার স্বযোগলাভ করে। এমন কি, একজন হিন্দু রাজাও (থ্রী: ১৪১৮) রাজ্যলাভ করলেন—মুসলমান ঐতিহাসিকরা তাঁকে উল্লেখ করেছেন 'কন্দ' বলে। তা থেকে ঐতিহাসিকরা স্থির করেন এ নাম 'গ্লেশ'; তিনিই 'দম্বজ্ঞমর্দনদেব।' অধ্যাপক স্থনীতি কুমার চট্টোপাধ্যায়ের অভিমত এই যে, হয়ত আসলে কনস শব্দটি হচ্ছে 'কোঁচ'; সম্ভবত কোঁচ পাইকদের জোরেই এই কোঁচ-নেতা ক্ষমতা লাভ করেছিলেন। বরেন্দ্রীব কৈবর্ত অভ্যুদয়ের মতোই এও একটি উপজাতির অভ্যাদযের সংকেত। কবি ক্লব্তিবাসের প্রসঙ্গে হিন্দুরাজার অমুসন্ধান করতে হয় বলে, রাজা 'গণেশের' কথা বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহালে আলোচ্য হয়ে ওঠে। যাই হোক, এই রাজার পুত্র 'যতু' আবার মুসলমান ধর্ম গ্রহণ করে জালালুদ্দীন নামে রাজত্ব করেন ( আত্মানিক খ্রী: ১৪১৮—১৪৩১)। ভারতের প্রায় সর্বত্ত শাসকবর্গের ধর্ম তথন ইস্লাম। তাই ক্ষমতাসম্পন্ন মুসলমান সামস্ত-বর্গকে এভাবে স্বপক্ষে না পেলে যত্ত্ব পক্ষে রাজ্ঞালাভই হয়তো সম্ভবপর হত না। সম্ভবত, জালালুদ্দীনের গোড়ামিও কম ছিল না—ধর্মত্যাগীদের তাও

একটা বৈশিষ্টা। কিন্তু তবু এ হল বাঙালী মুসলমানের রাজন্ব! তাই বৃহস্পতি
মহিস্তার মত কবি ও পণ্ডিতদের তিনি যথেষ্ট সমাদর করতেন। অবশ্য এ রাজবংশ
বেশি দিন টেকে নি। আবার (এ: ১৪৪২—এ: ১৪৮৭ পর্যন্ত ) ইলিয়াদ শাহী
বংশই রাজন্ব করে। তারাও পুরুষামূক্রমে 'বাঙালীরই রাজা' হয়ে উঠেছিলেন।
কিন্তু এর পরে এল হাব্দী পাইকদের অরাজকতার কাল!\* এ: ১৪৮৭—
১৪৯০ এটিান্দ পর্যন্ত গৌড়ের সিংহাসন নিয়ে এদের জ্য়াথেলা চলে; আর তা
শেষ হয় ১৪৯০ এটিান্দে ভ্রেন শাহ্-এর রাজ্যাধিকারে।

মধ্যযুগের বাঙ্লায় হুসেন শাহ্ ( খ্রী: ১৪৯৩—১৫১৯ ) ও তাঁর পুত্র হুসরৎ শাহের ( খ্রী: ১৫১৯—১৫৩২ ) তুলনা নেই। সম্ভবত হুসেন শাহ্ ছিলেন আরব, মকার শরীফ্-বংশ-সম্ভত। হিন্দুদের প্রতিও প্রথম দিকে তিনি হয়তো বিরূপই ছিলেন। কিন্তু মধ্যযুগের বাঙ্লা সাহিত্য তাঁর ও তাঁর পুত্রের প্রশংসায় মৃথর। বাঙালী সমাজ ও সংস্কৃতি তার পূর্বেই ( আহুমানিক খ্রী: ১০৫০—১৪৫০এর মধ্যে ) আপনাকে অনেকটা সংহত করে নিয়েছিল; হুসেনশাহী রাজাদের পৃষ্ঠ-পোষকতায় এবার তাই বাঙ্লা সাহিত্য সমৃদ্ধ হয়ে উঠ্ল। তাই পরে আফ্যানী স্থলতান ( খ্রী: ১৫৫০—১৫৭৫ ) ব। মৃঘল বাদশাহদের (খ্রী: ১৫৭৫—১৭৫৭ ) কালেও তার গতি অব্যাহত রইল।

যুগসন্ধিকাল: কিন্তু থ্রী: ১২০০ থেকে থ্রী: ১৩৫০ কেন, থ্রী: ১৪৫০ অবদ পর্যন্ত বাঙ্লার জীবন ও সংস্কৃতি তুর্ক আঘাতে ও সংঘাতে, ধ্বংসে ও অরাজকতায় মূর্ছিত অবসন্ন হয়ে ছিল। খুব সম্ভব, দে সময়ে কেউ কিছু স্পষ্টি করবার মত প্রেরণাই পায়নি। অন্তত বাঙ্লা ভাষায় য়ি তথন কিছু লেখা হয়েও থাকে তার একটি ছত্রও আমাদের হাতে এসে পৌছয় নি। বাঙ্লা ছাড়া অন্ত ভাষায় লেখা য় হয়েছে, তাও সামান্ত। এই সন্ধিয়্বের বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাস হচ্ছে তাই সাহিত্য-শূন্যতার ইতিহাস। এমন কি, তুর্ক ধ্বংসলীলার মে চিত্র আমরা বাঙ্লা সাহিত্যে পাই তাও অপ্রচুর; এবং য়া পাই তাও পরবর্তী কালের রচিত, শ্বতি থেকে সংগৃহীত।

<sup>\*</sup> হাব্দী পাইকরা 'দাস' ছিল। কিন্তু এদের এই বিদ্যোহকে রোমের ইতিহাসের দাস ঘোহের সঙ্গে তুলনা করা ঠিক নর। তুলনা করতে হলে করতে হর রোম-সাফ্রাজ্যের প্রিটোরিয়ান উস্দের রাজা-রাজ্য নিয়ে জুয়াথেলার সঙ্গে।

খবংস-চিত্র: তুর্ক আক্রমণের ধ্বংস-চিত্র হিসাবে বাঙ্লা ভাষায় একটি
নমুনা প্রায়ই উল্লেখিত হয়; সেটি 'শৃশ্বপুরাণের' অন্তর্গত 'নিরঞ্জনের ক্ষয়া'
নামক একটি কবিতা-অংশ। সে অংশটুকু বেশ কৌতুককর। অন্তমান করা হয়,
এ হচ্ছে চতুর্দশ শতকে ওড়িয়ার কোণারক নগর ধ্বংসের কথা। বৌদ্ধদের প্রতি
রান্ধণেরা অত্যাচার করাতে নিরঞ্জন ক্ষষ্ট হয়ে রান্ধণদের বিক্লদ্ধে দেবতাদের মুদ্ধে
নিয়োজিত করলেন,—দেবতারা এলেন মুসলমান-রপে,—এই হল সেই অংশের
বক্তব্য।

বেদ করি উচ্চারণ বের্যায় অগ্নি ঘনে ঘন
দেখিয়া সভাই কম্পমান।
মনেতে পাইয়া মর্ম সভে বোলে রাথ ধর্ম
ভোমা বিনে কে করে পরিত্রাণ।
এইরূপে দ্বিজ্ঞগণ করে স্পৃষ্টি সংহরণ
এ বড় হইল অবিচার।

এইখান থেকে বর্ণনাটি উপভোগ্য:

অন্তরে জানিয়। মর্ম বৈকুঠে থাকিয়া ধর্ম
মায়ারূপী হইল থোন্দ্কার।

হইয়া ঘবন রূপী শিরে পরে কাল টুপি
হাতে শোভে ত্রিকচ কামান।
চাপিয়া উত্তম হয় ত্রিভূবনে লাগে ভয়
ধোদায় বলিয়া একনাম।

নিরঞ্জন নিরাকার হইল ভেক্ত অবতার মূখেত বলয়ে দম্বদার।

যতেক দেবতাগণ সভে হয়্যা একমন আনন্দেতে পরিল ইন্ধার।

ব্ৰহ্মা হৈল মহামদ বিষ্ণু হইলা পেগাম্বর আদম হইল শূলপাণি।

গণেশ হইল কাজী কার্ত্তিক হইল গাজী ফকির হইল যত মুনি। তেজিয়া আপন ভেক নারদ হইল শেখ
প্রন্দর হইল মৌলানা।

চন্দ্র সূর্য আদি দেবে পদাতিক হয়া সেবে
সভে মেলি বাজায় বাজনা।

দেখিয়ে চণ্ডিকা দেবী তিঁহ হৈল হায়া বিবি
পদ্মাবতী হৈল বিবি নূর।

যতেক দেবতাগণ করিল দারুণ পণ
প্রবেশ করিল জাজপুর।

দেউল দোহারা ভালে কাড়া। কিড়া। খায় রক্ষে
পাখড় পাখড় বলে বোল।

ধরিয়া ধর্মের পায় পণ্ডিত রামাঞি গায়
এ বড় বিষম গণ্ডগোল।

'গগুগোল'টা কিরুপ তা পরে ('শৃত্যপুরাণে') উল্লেখিত হয়েছে—মূলত তা ফিরুজ শাহ্ তুঘ্লকের কোণারক ধ্বংদের কথা ( ডাঃ সেন—বাঃ সাঃ ইতিহাস ), —-'শৃত্যপুরাণ' কিন্তু অত পুরনো নয়, মাত্র ১৭শ শতকের রচনা।

ব্রাহ্মণের জাতিধ্বংস হেতু নিরঞ্জন
সাম্বাইল জাজপুরে হইয়া যবন।
দেউল দোহারা ভালে গো-হাড়ের ঘায়
হাতে পুঁথি করাা যত দেয়াসী পালায়।
ভালের তিলক যত পুঁছিয়া ফেলিল
ধর্মের গাজনে ভাই যবন আইল।
দেউল দোহারা যত ছিল ঠাই ঠাই
ভগ্ন করি পাড়ে তারে না মানে দোহাই।

'শৃশুপুরাণে'র অন্তর্গত ধর্মের গাজনের এই শেষ দিনকার কাহিনী 'ঘর-ভাঙ্গার' পালা,—একে বলে 'বড় জালালি'। এটা তুর্ক বিজয়ীদের ধ্বংসলীলারই কথা,— এ কথা প্রায় সর্ব-স্বীকৃত।

এরপ চিত্রই মিথিলার কবি বিদ্যাপতির 'কীর্তিলতা'য়ও আমরা লাভ করি। বিভাপতি অবশু মিথিলার মাহুষ, তবে মিথিলা ও বাঙ্লায় তথন মনের দ্রুত্ব সামাত্ত ;—ক্ষণ্ণীলার বিভাপতি তো বাঙ্লারও কবি বলে পূজো পেরেছেন। কিন্তু 'কীর্তিলতা' অবহট্ঠতে লেখা; তার রচনাকাল খ্রী: ১৪০০—খ্রী: ১৪৫০; 'কীর্তিলতা'ও সত্যকারের কবির রচনা। তা থেকে আমরা জানি সেই ১৫ শতকেও, হিন্দুর পাশাপাশি তুই বা আড়াই শত বংসর বাস করেও, হিন্দুর প্রতি তুর্করা কিরুপ অত্যাচারী ছিল—পথে থেতে থেতে হিন্দুকে তুর্ক বেগার ধরে; ব্রাহ্মণের ছেলেকে দিয়ে গোমাংস বহন করায়; তার পৈতে ছিঁড়ে দেয়, তিলক মুছে ফেলে; রোঘা ধানে মদ চোলাই করে সে খায়, মন্দির ভেঙে মস্জিদ্ বানায়; হাটে তোলা তুলে ফেরে; নীচ বর্গের তুর্কও উচ্চ বর্গের হিন্দুকে যথেচ্ছ অপমান করে; ইত্যাদি।

ধর্ম দিয়েই যে-কালে জাতিরও পরিচয় সেকালে রাজার ধর্ম ও প্রজার ধর্ম ঘদি এক না হয় তা হলে 'রাজার জাতি' যে 'প্রজার জাতি'র উপর নানা অজুহাতে অত্যাচার করবে, তা জানা কথা। তাই মধ্য যুগের বাঙ্লা সাহিত্যে— ৈচতগুলেবের জীবনীতেও ( বুলাবন দাসের 'চৈতগুলাগবতে'), বিজয় গুপ্তের মনসা মঙ্গলে, এমন কি ১৬ শতান্ধীর শেষদিককার রচনা মৃকুল্বরামের 'চণ্ডীমঙ্গলে' পর্যন্ত,—মৃসলমান শাসক-গোষ্টার এরকম নানা অত্যাচারের উল্লেখ পাওয়া যাবে। মধ্যযুগের বাঙ্লা সাহিত্যই একটা ব্যাপক অর্থে হচ্ছে এই শাসক-ধর্ম ও শাসক-সংস্কৃতির বিরুদ্ধে শাসিত-ধর্মের ও শাসিত-সংস্কৃতির প্রতিরোধের সাহিত্য। আমরা পরে তার স্বরূপ বুঝব। কারণ, এই প্রতিরোধেরও তলায় ও ভেতরে-ভেতরে আবার জড়িত হয়ে আছে সমাজ্যের নিয়বর্গের সঙ্গে উচ্চবর্গের সংঘর্ষ, তাদের বিরোধ ও পরস্পরের বোঝাপড়া; আবার, অগুদিকে লোক-সমাজে ও লোক-সাহিত্যে হিন্দু ও মৃগলমান ঘুই ধর্মবিলম্বী সাধ্যের মালুবের মিলন-মিশ্রণ।

'নিরঞ্জনের ক্ষ্মার' দেবতাদের রূপান্তরের কাহিনীটিও এই হিসাবে প্রণিধান-যোগ্য। 'শৃত্যপুরাণে'র কবি বৌদ্ধ (?)। তাঁর কথা থেকে বৃঝি, তুর্ক আক্রমণের কালে বৌদ্ধরা হিন্দুদের দ্বারা নিপীড়িত হত,—হিন্দুরাই যে তথন রাজার জাত। তাই বিজ্ঞয়ী তুর্ক যথন হিন্দুর দেব-দেউল ভাঙছে তথন এই বৌদ্ধ লেথক মোটের ওপর তাতে ক্ষ্ম হচ্ছেন না, বরং তায়েরই বিধান দেখছেন। এমন কি. তা বৌদ্ধ আদিদেবেরই নির্দেশান্থ্যায়ী ঘটছে বলে লেথক আপনার ধর্মেরই জয়-দেখছেন। অবশ্য সম্প্রতি ডাঃ স্থেক্সমার সেন এই মত প্রকাশ করেছেন যে, আসলে নিরঞ্জনের রুষার অর্থ তা নয়। এ হচ্ছে বিজিত মান্থবের সাধারণ অদৃষ্ঠবাদ। ইংরেজ আমলে ইংরেজ বিজেতাদেরও এভাবে দেবতাদের প্রতিরূপ কল্পনা করে স্তুতি করা হত। কিন্তু সমাজের মধ্যে ব্রাহ্মণাবাদী ও বৌদ্ধদের দ্বন্ধ যে তুর্ক আক্রমণের পূর্বক্ষণে তীব্র ছিল, তা একটা সামাজিক সত্য বলে স্বীরুত। তার ছায়া কি এই পত্যাংশে নেই ? তুর্ক-বিজয়ের ফলে সেই সম্প্রদায় বিপর্যন্ত হয়ে পড়ে।

### সামাজিক আবত্ন ও বিবত্ন

এই ত্র্বেগের য্গটা সাহিত্যে অন্ধকাবের যুগ, সমাজে আবর্তনের যুগ।
এই আবর্তন অবশ্য শেষ হল প্রায় দেডশ' বংসরে; তার পবেকার দেড়শ'
বংসর ধরে চলল বাঙালী সমাজের বিবর্তন। কারণ, তুর্ক-বিজয়েও ভাবতীয়
পল্লীসমাজ ভগ্ন হল না, অব্যাহতই রইল। ভাবতীয় বর্ণভেদও অক্ষ্পা রইল,
জন্মান্তর ও কর্মফলের আধ্যাত্মিক ধারণা বরং দৃঢ হল। সামাজিক পরিবর্তনের
এই মোট রূপটি মনে বাথলে আমরা দেথব মধ্যযুগের সাহিত্য সেই যুগের
সামাজিক জীবন ও অধ্যাত্ম-চেতনারই বাহন।

্ তুর্ক আক্রমণের ফলে প্রধানত যে সামাজিক পরিবর্তন অনিবার্য হয়ে পড়ল তা সংক্রেপে এই :

- (১) উচ্চ ও নিয়বর্বের হিন্দুদের মধ্যে সংযোগ নিকটতর হল ;
- (২) পরাজিত হিন্দু-সমাজ এক সাংস্কৃতিক প্রতিরোধ রচনা কবে আত্মরক্ষা করতে সচেষ্ট হল; এবং
- (৩) প্রথমে হিন্দু-মুসলমান সাধারণ মাঞ্চষের ঐক্য ও ক্রমে হিন্দু মুসলমান উচ্চবর্গের মধ্যেও যোগাযোগ স্থাপিত হলে পর মুসলমান বিজ্বেজারা বাঙালী হয়ে উঠলেন, আর বিদেশীয় রইলেন না।

বর্গ-সংযোগঃ তৃর্ক-বিজয়েব কাল পর্যস্তও যারা ছিল শাসক, আজ তারা নেমে গেল শাসিতেব পর্যায়ে। উল্লেখযোগা এই যে, শাসকরা এতদিন পর্যস্ত ছিল ব্রাহ্মণাবাদী উচ্চবর্গের। তারা অনেকেই লৌকিকভাবে হিন্দু, কেউ লৌকিকভাবে বৌদ্ধ। কিন্তু আর্যেতর লৌকিক ধর্ম, দেব-দেবী, তাদের নানা আখ্যান পরিবর্তিত হতে হতেও দেশের জন-সমাজে তথনো চলে আসছে। লখিন্দর-বেহুলা, কালকেতৃ-ফুল্লরা, ধনপতি-খুল্লনা, লাউসেন-রঞ্চাবতীর উপাখ্যান এবং ক্লম্ব

ও শিবের নামে প্রচলিত বাঙ্লা দেশের নানা কাহিনীর মৃল ছিল লোক-সমাজের এই সব ধর্ম ও কথায়। এতদিন এসব দেব-দেবী ও তাদের কাহিনী নিম্নবর্গের বিষয় বলে ছিল ব্রাহ্মণ্যবাদী উচ্চবর্গের দৃষ্টিতে অবজ্ঞেয়; তাঁদের চক্ষে শ্রন্থের ছিল সংস্কৃত শাস্ত্র, পুরাণ, কাব্য প্রভৃতি। কিন্তু তুর্ক আক্রমণে যথন উচ্চবর্গ ক্ষমতাচ্যুত হয়ে এসে গেল নিম্নবর্গের কাছাকাছি, তথন উপরতলার হিন্দুদের মধ্যে ক্রমে নিচের তলার মাহ্ময়দের এই মনসা, বনচণ্ডী, চাষীদেবতা শিব ও প্রণয়বিলাসী দেবতা শ্রন্থি এবং তাঁদের মাহাত্মাকেও স্বীকার করে নেবার প্রয়োজন হল। অগুদিকে নিচের তলার মাহ্ময়দের পক্ষেও তথন স্ক্রোগ হল ব্রাহ্মণাধর্মকে নিজেদের মধ্যে গ্রহণ করবার—অবশ্য নিজেদের মতো করে, নিজেদের শক্তি অন্থয়ায়।

এই বর্গ-সংযোগেরই একটা পরোক্ষ ফল হল এই যে, পশ্চিম বাঙ্লায় বৌদ্ধর্ম লোপ পোল। তথনো যারা বৌদ্ধ ছিল, তারা ক্রমে হিন্দু সমাজের মধ্যে মিশে গেল। ১৬ শতকে নিত্যানন্দ অবশিষ্ট নেড়া-নেড়ীদেরও বৈষ্ণব মতে দীক্ষিত করে নিলেন। কিন্তু পূর্ববন্ধে বৌদ্ধরা অপেক্ষাকৃত প্রবল ছিল, তাই তারা তথনো লোপ পায় নি। ম্সলমান পীর ফকিরদের প্রচারে ও প্ররোচনায় এখানকার বৌদ্ধভাবাপন্ধ সাধারণ লোক ইস্লাম গ্রহণ করে পূর্ববন্ধে ম্সলমানের সংখ্যা বর্ধিত করল।

সাহিত্যিক ফল: উচ্চবর্গের ও নিম্নবর্গের এই সংযোগের ও সামাজিক আপোষ-রফার ফলে বাঙ্লা সাহিত্য চুইভাবে ঐশ্বর্য লাভ করল: একদিকে বাঙালীর নিজম লৌকিক ধর্ম ও আখ্যায়িকাগুলি (Matter of Bengal) 'মঙ্গলকাবা' রূপে বিকাশ লাভ করল; অক্তদিকে সর্বভারতীয় সংস্কৃতির ভাগবত, মহাভাবত, রামায়ণ প্রভৃতির অমর আখ্যায়িকাও (Matter of Sanskrit) বাঙ লায় অন্দিত ও রচিত হতে লাগল।

স্মাজ-সংরক্ষণ: রাজ্বশক্তি হারিয়ে হিন্দ সমাজ প্রাণপণ প্রয়াসে আপনার ধর্ম ও সংস্কৃতিকে আঁকডে ধরল: তার সহায়তায় আপনাব সমাজকে সংরক্ষণ করতে চাইল। এই ভাব গ্রহণ কবলেন স্বভাবতই হিন্দু উচ্চবর্ণ, বিশেষ করে স্মার্ক পিণ্ডিভেরা। তাঁবা হিন্দুব জাতিভেদ ও আচারধর্মের গণ্ডির মধ্যে হিন্দু সমাজকে আরও সংকীণ, আরও অনমনীয়, আরও রক্ষণশীল ও বর্জনশীল করে সংগঠিত কবলেন। প্রতাক বর্ণের সঙ্গে প্রডেকে বর্ণের বাবধান

তথন থেকে আরও ত্ত্তর হয়ে গেল; আচারে বিচারে কোনে! উদারতা আর রইল না;—মেচ্ছ-সংযোগ যার যেজাবেই ঘটুক তাকেই বর্জন করা হল নিয়ম। বলা বাহুল্য, এ পদ্ধতির সামাজিক প্রতিরোধ আসলে প্রগতিমূলক নয়, তুদিন পরেই তা পরিণত হয় প্রতিক্রিয়ায়। অবশ্য এরপ বজ্রবন্ধনে সমাজকে না বাঁধলে সেদিন হিন্দুধর্ম ও হিন্দুসমাজ ইস্লামের প্লাবনে তলিয়ে থেত। কারণ, তথন বিপদ আসছিল তুদিক থেকেই—একদিকে রাজধর্ম হিসাবে ইস্লামের অসীম প্রতিপত্তি, অক্সদিকে স্ফৌ, পীর, ফকির, দরবেশদের প্রচারে ইস্লামের সহজ লোকপ্রিয়তা।

সাংস্কৃতিক পুনরুজ্জীবন: সামাজিক পুনর্গঠনের সঙ্গে সঙ্গে তাই প্রয়োজন হয়ে পড়ল সাংস্কৃতিক প্রতিরোধেরও। হিন্দু ব্রান্ধণের। পুনরুজ্জীবিত করলেন সংস্কৃত চর্চা—টোলে, চতুপাঠীতে শাস্ত্রাধ্যায়ন, দর্শন ও শ্বৃতির অহুশীলন হতে লাগল। চৈতক্তদেবের জন্মের পূর্বেই তাই দেখি—নবদ্বীপ নব্যক্তায়ের তীর্থক্ষেত্র; এমন কি মুসলমান হলতানদের নিযুক্ত হিন্দু কর্মচারীরাও সংস্কৃতে হপপ্তিত—যেমন, রায় রাজ্যধর, বহস্পতি মিশ্র, রামচন্দ্র থা, দামোদর 'যশোরাজ্ব থা', কুলধর 'শুভরাজ থা', মালাধর বহু 'শুণরাজ থাঁ' প্রভৃতি। এই সাংস্কৃতিক প্রয়োসেরই অক্ত অঙ্গ ছিল বাঙ্লা ভাষায় ভাগবত, রামায়ণ, মহাভারত প্রভৃতির পরিবেশন। শাস্ত্রের শিক্ষা দীক্ষা সদাচার ও দেবদিজে ভক্তি সমাজের সকল স্তরের মাহ্ন্যের মধ্যে পরিব্যাপ্ত না হলে নিম্বর্ণের হেয় আচার-নিম্নের মধ্যে উচ্চবর্ণেরাও তলিয়ে থেতেন।

বিজ্ঞোর স্বাজাত্য স্বীকার: শাসিত হিন্দুদের এই আত্মরক্ষার ও সামাজিক প্রতিরোধের প্রয়াসেই মধ্যযুগের বাঙ্লা সাহিত্য পুনর্জন্ম লাভ করল, এ কথা সত্য। কিন্ধ এই তিনশত বৎসবের শেষে দেখা গেল বিজয়ী বিধর্মী শাসক্বর্গের মধ্যেও অনেক পরিবর্তন সাধিত হয়ে গিয়েছে। এক কথায় এই পরিবর্তনকে বলতে পারি—বিজেভার স্বাজাত্য স্বীকার।

প্রথমাবধিই তুর্ক বিজেতারা এদেশ থেকে পত্নী সংগ্রহ করছিলেন। কয়েক পুরুষ পরে তাঁদের সন্তান-সন্ততি প্রায় রক্তে ও জীবন্যাত্রায় বারো আনা বাঙালী ও চার আনা তুর্ক হয়ে গেল। তারা একমাত্র দরবারে ফারসীর চর্চা করত, ধর্ম বিষয়ে আরবীর শরণ নিত। কিন্তু সাধারণ দশজনের সঙ্গে প্রথমে তারা আদান-প্রদান চালাতে অভান্ত হল বাঙ্লায়; তারপরে শুনতে অভান্ত হল বাঙালীর জীবন-যাত্রার কাহিনী, বেহুলা-শ্বিন্দরের কথা, কিংবা গোপীচন্দ্রের সন্ধ্যাসের কথা; আর ক্রমে আগ্রহান্বিত হয়ে উঠল রামায়ণ-মহাভারতের অমর কাহিনীর রসাস্থাদনে। ইলিয়াস শাহী স্থলতানরা ফারসীর রসজ্ঞ ছিলেন,—মহাকবি হাফেজকে তাঁরা এদেশে আসবার জন্ত নিমন্ত্রণ করেছিলেন। কিন্তু তাঁরা যে বাঙ্লার বাঙালী স্থলতান বনে যাচ্ছিলেন তাতে সন্দেহ নেই। হুসেন শাহের (১৪৯৩) আমলে পৌছে দেখি, যদিও হুসেন শাহ নিজে মকার আরব-সন্তান, তথাপি তিনি ও তাঁর পুত্র বাঙ্লা সাহিত্যের পৃষ্ঠপোষক; এমন কি, তাঁদের সামস্ত সেনাপতি পরাগল থাঁ-ও সে দৃষ্টান্ত অম্প্রাণিত।

অবশ্য এই হিন্দু ও মৃদলমানদের মিলিত জীবনঘাত্রায় বাধা আগত তৃই দলের থেকেই। ইরাণ-তুরাণ থেকে নানা ভাগ্যান্থেনী যোদ্ধা এসে এদেশে আপনাদের বাহুবলে অধিকার প্রতিষ্ঠিত করতেন, আর তাঁর। প্রায়ই হতেন প্রথম যুগের তুর্ক বিজেতাদের মতই ধর্মোনাদ। তা ছাড়া নানা পীর ফকির বাইরে থেকে এদেশে এসে গাজী হয়ে হিন্দু ধর্ম ও হিন্দুদের বিরুদ্ধে বিরোধকে জীইয়ে তুলতেন। অগুদিকে হিন্দু সমাজও প্রতিরোধ ব্যবস্থা অক্ষ্প রাথতে কিছুমাত্র শিথিলতা দেখায় নি। সর্ব রক্ষম মৃদলমান ধর্ম ও আচারের স্পর্শ বাঁচিয়ে চলেছে।

যাই হোক, ষোড়শ শতক থেকে বলা যায় এক দেশে বসবাস করে, একই রাষ্ট্রীয় ও অর্থনৈতিক ব্যবস্থায় জীবন যাপন করে, একই ভাষা বলে, একই সাহিত্য ও সংস্কৃতি স্বষ্টতে যোগদান করে সাধারণ হিন্দু ও সাধারণ মুসলমান তো নিশ্চয়ই, উচ্চবর্গের মুসলমান ও উচ্চবর্গের হিন্দুও বাঙালী বনে গিয়েছিল। বলতে গেলে 'বাঙালী'র একটা রাষ্ট্র জাতি বা নেশন হয়ে ওঠার মত অমুক্ল অবস্থা তথনি দেখা দিয়েছিল। তথন থেকে বাঙ্লা সাহিত্য হচ্ছে অনেকাংশে হিন্দু ও মুসলমান বাঙালীব সমবেত সৃষ্টি।

কিন্তু সে তুলনায় সে সাহিত্যে তথনো (১৬শ শতক পর্যন্ত) মুগলমান বিষয়-বন্তু, দৃষ্টিভিন্ধি বা রচনা-শৈলীর ছাপ পড়েনি। যাকে বাঙ্লা সাহিত্যে বলা হয় আরব-পারস্তের বিষয় ( Matter of Persia and Arabia ) তা বাঙ্লা সাহিত্যে প্রবেশ লাভ করে অষ্টাদশ শতকে—মধ্যযুগের শেষ পর্বে। প্রাক্-চৈতন্ত যুগের ও চৈতন্ত-যুগের বাঙ্লা সাহিত্যের মূল প্রেরণা ছিল হিন্দু সমাজ্যের ও হিন্দু সংস্কৃতির আয়রকার প্রেরণা, প্রতিরোধের সাহিত্য। তার একটা দিক প্রগতির

দিক—যেথানে সে লোক-জীবনের সঙ্গে সংযুক্ত; কিন্তু আর একটা দিক প্রতিক্রিয়ার—যেথানে সে রক্ষণশীল, বিশেষ করে মুসলমান জীবন ও বিষয়ের প্রতি বিমুখ বা উদাসীন।

মধ্যযুগের পর্ব-বিভাগ: মধাযুগের বাঙ্লা সাহিত্যের তাই যুগ-বিভাগ বা পর্ব-নির্দেশ করা যায় এইভাবে—

প্রথম পর্ব: যুগদদ্ধিকাল, খ্রী: ১২০০—খ্রী: ১৩৫০;

দ্বিতীয় পর্ব : প্রাক্চৈত্র যুগ, গ্রা: ১০৫০—গ্রা: ১৫০০ :

তৃতীয় পাঠ : চৈতন্তুগুগ, খ্রী: ১৫০০—খ্রী: ১৭০০ ,

চতুর্থ পর্ব: নবাবী আমল, খ্রী: ১৭০০—খ্রী: ১৮০০।

# षिठीय श्रीतराष्ट्रम

### প্রাক্-চৈতন্য বাঙ্লা সাহিত্য

বিলাক-সাহিত্যের বাহন: শুধু সন্ধিকাল ( খ্রীঃ ১২০২ — খ্রীঃ ১৩৫০ ) নয়, তারপরে আরও প্রায় একশ' বংসর কালের ( খ্রীঃ ১৪৫০ পর্যন্ত ) বাঙ্লা সাহিত্যেরও কোনো নিদর্শন আমাদের মেলে নি। অবশ্য, বৃন্দাবন দাসের 'ঠৈতগুভাগবত' থেকে আমরা জানি যে, ঠৈতগুদেবের জম্মের সময় রাত জেগে লোকে মনসার গান শুনত, চণ্ডী বাশুলীর গান গাইত, শিবের গান গেযে ভিক্ষে করত। যোগীপাল, ভোগীপাল ও মহীপালের গীতও তথন লুগু হয় নি। আর রক্ষলীলার গান যে তথনো জনপ্রিয় ছিল তাতে সন্দেহ নেই। এই আড়াই শ'বছর এই সব কথা আর গান লোকের মুথে মুথে বিকাশ লাভ করছিল। তা ছাড়া, ভাগবত, রামায়ণ, মহাভারতের কাহিনীও কিছু কিছু তথন রচিত হয়ে থাকবে। কিন্তু তথন পর্যন্ত এই সাহিত্য প্রধানত ছিল লোক-সাহিত্য; তার প্রধান রূপ ছিল গীত ও পাঁচালী।

বিষয়বস্তু হিসাবে পাঁচালী কথনো হত লোকিক দেব-দেবীর মাহাত্মাস্টক,—
তার নাম হত 'মঞ্চলকাব্য' বা 'বিজয়-কাব্য'; কথনো সংস্কৃত পৌরাণিক
আথ্যায়িকাও পাঁচালীতে রচিত হত; যেমন, রামায়ণ-মহাভারতের কথা।

কথনো বা সাধারণ নায়ক-নায়িকার কথাও গ্রথিত হত 'পাঁচালী'তে। 'পাঁচালী' ছিল এক ধরণের গান ও আর্ভির নাম—কথনো তা মৃদক, মন্দিরা, চামর সহযোগে গীত হত। একজন মাত্র 'গায়েন' কথনো গাইত, কখনো ক্রত আর্ভি করত, মাঝে-মাঝে নাচতও; অল্সেরা দোহার হিসেবে হত তার সহযোগী। অবশ্র নৃত্য-গীত-সম্বলিত উত্তর-প্রত্যুত্তরে রুফ্ণলীলাও অভিনীত হত—তার নামছিল নাট-গীত। স্বয়ং চৈতগুদেবও যে 'রুক্মিণীহরণ' নামের এমনি এক নাট্যে ক্রিণীর ভূমিকা অভিনয় করেছিলেন, তা আমরা জানি।

#### প্রাক্-চৈত্ত্য বাঙ্লা সাহিত্য

চৈত্তক্তদেবের আবির্ভাব ( খ্রীঃ ১৪৮৬—খ্রীঃ ১৫০০ ) আক্ষ্মিক নয়। তার পূর্বেই বাঙালী সমাজ ও সংস্কৃতি পূন্র্গঠিত হতে আরম্ভ করেছে, এবং বাঙ্লা সাহিত্যেও নৃতন স্টনা দেখা দিয়েছে,—পদ ও পাঁচালীতে, মঙ্গল-কাব্য ও পৌরাণিক অম্বাদে। প্রাক্-চৈত্তক্ত যুগের এই বাঙ্লা সাহিত্যের কোন্টি আগে কোন্টি পরে তা সঠিক নির্ণয় করা এখন ছঃসাধ্য। কিস্কু তার মধ্যে প্রধান উল্লেখযোগ্য হচ্ছে বড়ু চণ্ডীদাসের শ্রীকৃষ্ণকীর্তন, ক্তিবাসের রামায়ণ, মালাধর বস্থ গুণরাজ খাঁর শ্রীকৃষ্ণবিজয়, এবং বিজয়গুপ্ত ও বিপ্রদাস পিপলাইয়ের মনসামকল।

#### চণ্ডীদাসের শ্রীক্লফকীর্তন

এক সময়ে বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাস আরম্ভ হত ক্তিবাসের রামায়ণ থেকে। মাঝখানে 'বৌদ্ধর্গ' ও 'শ্ন্যপুরাণ' থেকে সে ইতিহাস কল্পনা করা হত। কিন্তু দেখা গেল 'বৌদ্ধর্গ' কথাটা অর্থহীন; আর যা 'শ্রুপুরাণ' বলে কথিত হয় আসলে তা সম্থাদশ বা অষ্টাদশ শতকের রচনা মাত্র। তারপর 'চর্যাপদ' আবিন্ধারে লাভ করা গেল বাঙ্লার প্রথম গ্রন্থ। ঠিক সেই সময়েই (বাঙ্লা ১২২০, ইংরেজি ১৯১৬তে) আর একখানা প্রাচীন পূঁথি শ্রীযুক্ত বসন্তর্জন রায় বিদ্বল্পভের সম্পাদনায় বন্ধীয় সাহিত্য পরিষদ থেকে প্রকাশিত হয়; তিনিই এই পূঁথিখানার নামকরণ করেন 'শ্রীকৃষ্ণকীর্তন'। কারণ, এ পূঁথির নাম ও লিপিকাল পাওয়া যায় নি, প্রথম ও শেষ পৃষ্ঠা খণ্ডিত, মাঝেও ছ এক পৃষ্ঠা নেই। পুঁথিখানা পাওয়া গিয়েছিল বাঁকুড়ার এক ব্রাহ্মণের বাড়ীতে।

পুঁথিতে ভণিতা পাওয়া যায় প্রধানত বান্ডলীভক্ত বড়ু চণ্ডীদাসের। তাই বড়ু চণ্ডীদাসের 'শ্রীকৃষ্ণকীর্তন'কেই তথন থেকে ধরা হয় বাঙ্লার দ্বিতীয় গ্রন্থ বলে। পণ্ডিতেরা কেউ কেউ দ্বির করেছিলেন—এ গ্রন্থ হয়তো চতুর্দশ শতকেরই রচনা। সম্প্রতি এ গ্রন্থের প্রাচীনত্ব নিয়ে আবার উল্টো সন্দেহ উঠেছে। তার ফলে কেউ-কেউ কৃত্তিবাসকেই এখন ইভিহাসে দ্বিতীয় স্থান দিচ্ছেন, এবং বড়ু চণ্ডীদাসের এই 'শ্রীকৃষ্ণকীর্তন'কে পিছিয়ে দিচ্ছেন চৈতক্ত—জন্মেরও পরে। কিন্তু আমরা জানি, চৈতক্তদেব নীলাচলে অন্তরন্থ করে। কিন্তু আমরা জানি, চৈতক্তদেব নীলাচলে অন্তরন্থ করি সম্পর্কার্তনের পদর্ভার পূর্বেই দেশে স্থপ্রচলিত হয়েছে, মানতে হবে। 'শ্রীকৃষ্ণকীর্তনে'র পদগুলি ভাবে চৈতক্ত-পূর্ববর্তী হবার সম্ভাবনা। তার ভাষাও যথেষ্ট প্রাচীন, তার লিপির ছাঁদও বেশ পুরনো। সম্ভবতঃ সতাই এ সব পদ রচিত হয়ে থাকবে খ্রীঃ ১৪৫০ থেকে খ্রীঃ ১৫০০এর মধ্যে। অন্তন্ত ভাষার দিক থেকে 'শ্রীকৃষ্ণকীর্তন' বাঙ্লার দ্বিতীয় গ্রন্থ; কালের দিক থেকেও 'শ্রীকৃষ্ণকীর্তন' কৈ দ্বিতীয় গ্রন্থ বলে গ্রন্থ করলে অযৌক্তিক হবে না। আর পুঁথি হিসেবে বাঙ্লা ভাষার এমন প্রাচীন পুঁথি আর আছে কিনা সন্দেহ।

চণ্ডীদাস-সমস্তা: মধ্যযুগের বাঙালীর প্রাণ যে কাব্য-মার্গে আপনাকে উৎসারিত করে দিয়েছে তা হল বৈষ্ণব পদাবলী। সেই পদাবলীর পদকারদের মধ্যে চণ্ডীদাস ও বিভাপতি প্রাচীনতম ও প্রধানতম বলে পৃঞ্জিত। এঁদের মধ্যে নানা কারণেই বলা যেতে পারে চণ্ডীদাস ছিলেন শ্রেষ্ঠ। তাঁর নামে প্রায় বারো শ' পদ প্রচলিত; আর সে সব পদের মধ্যে কয়েকটি পদ আছে, যা বাঙালী চিত্তের পরম প্রকাশ, বিশ্ব-সাহিত্যেও পাঙ্কেয়। কিছ এমন অনেক পদও আছে যা নিতান্তই মামূলী; কোনো শ্রেষ্ঠ করির লেখনীর অযোগ্য। তা ছাড়া, চণ্ডীদাসের নামে প্রচলিত কোনো কোনো পদের ভণিতায় অন্ত পদকর্তারও নাম পাওয়া যায়। আর চণ্ডীদাসেরও ভণিতা পাওয়া য়য় 'আদি চণ্ডীদাস', 'কবি চণ্ডীদাস', 'ছিজ চণ্ডীদাস', 'দীন চণ্ডীদাস' প্রভৃতি নানা নামে। স্পটই সন্দেহ হয়—একাধিক পদকর্তা চণ্ডীদাস নামে আপনাকে পরিচিত করে গিয়েছেন। এই হল 'চণ্ডীদাস-সমস্তা'। 'শ্রীকৃক্ষকীর্তন' আবিদ্ধারে এই প্রশ্ব আরও তীক্ষ হয়ে উঠল। কারণ এ করির ভণিতা আরও নতুন; তিনি বান্তলীভক্ত 'বড় চণ্ডীদাস'। আর, বৈষ্ণব পদাবলীর বারো শ' পদের মধ্যে মাত্র ভৃতি,

বা এরপ আরও হু'একটি পদ আছে যার মূল খ্রীকৃষ্ণকীর্তনে কোনো রূপে र्थुं एक পा छत्र। या । नहेल 'शिक्ष्यको एं नि'त পদ-সমূहের मह्म পদাবলীর চণ্ডীদাসের পদ-সমূহের সম্পর্কের চিহ্নমাত্র নেই। অথচ রূপ গোস্বামীর একটি সংস্কৃত টীকা থেকে আমরা জানি যে—চণ্ডীদাস 'দানগণ্ড' 'নৌকাখণ্ড' প্রভৃতি রচনা করেছিলেন; আর 'শ্রীকৃষ্ণকীর্তনে' 'দানখণ্ড' ও 'নৌকাখণ্ড' ছ'টি প্রধান 'খণ্ড' বা অধ্যায়। তাই স্বভাবতই মনে হয়, চৈত্যুদেব যে চণ্ডীদাদের পদ-সংগীতে পরম আনন্দ-লাভ করতেন, আর রূপ গোস্বামী যে চণ্ডাদাদের কথা উল্লেখ করেছেন, আগলে তিনি আর কেউ নন, তিনি 'এরফকীর্তনে'র কবি বড় চণ্ডীদাস, আর সম্ভবত তিনিই আদি চণ্ডীদাস। তিনি চৈত্তাদেবের পূর্ববর্তী; অস্তত চৈতত্মদেবের সময়ে জয়দেব-বিভাপতির মতে। তারে রচিত পদও দেশে বিস্তৃত হয়ে গিয়েছে, ক্লফভক্তদের নিকটে সমাদরও লাভ করেছে। 'শ্রীকৃষ্ণকার্তনে'র পদসমূহ তেমন অধ্যাত্মরাগরঞ্জিত নয়, বিল্লাপতি বা জয়দেবের পদও তা নয়। তথাপি তা যে এত সমাদর লাভ করল তার কারণ সম্ভবত এই যে, 'দানখণ্ড' 'নৌকাখণ্ড' প্রভৃতি খণ্ডের এসব পদ ঘখন গীত হত, কিংবা নৃত্যসহযোগে অভিনীতও হত,—তথন সেদিনের মামুষ ভাতে মেতে উঠত ,—মেতে ওঠবার মতো রগ সম্পদ তথনো পল্লীসভাতায় মাতুষ বাঙালীর আর বেশি ছিল না।

এ প্রশক্ষেই তাই 'চণ্ডীদাস সমস্থা'র আলোচনা ও শেষ করা যেতে পারে।
পণ্ডিতেরা অবশ্ব কোনো মীমাংসায় একমত নন, আর তথ্যের অভাবে একমত
হওয়া সম্ভবও নয়। তথাপি বলা যেতে পারে—অন্তত তু'লন বা তিনজন পদক্তা
চণ্ডীদাস নামে পদ রচনা করে থাকবেন। তুঁদের মধ্যে প্রাচীনতম হলেন 'শ্রীক্রফ্রক্রীর্ত্রে'র বৃত্রু চণ্ডীদাস, তিনিই সম্ভবত 'আদি চণ্ডীদাস', তিনি প্রাক্ চৈত্ত্র যুগের কবি, বাশুলীর ( শক্তির এক রূপ ) ভক্ত, বৈষ্ণব নন। দ্বিতীয় জন দ্বিজ চণ্ডীদাস :—তিনি তৈত্ত্যের হয় সমসাম্যাক্তি, না হয় অল্ল পরবর্তী। পদাবলীর অনিকাংশ উৎকৃত্র পনই তাঁর রচনা। তৃতীয় জন 'দীন চণ্ডীদাস'—যিনি খ্রীঃ ১৭৫০এব দিককাব লেখক। তাঁব পদসংখ্যাই বেশি, আর তাতে কাব্যগুণের প্রায় নামগন্ধও নেই। তত্তদিনে (খ্রীঃ ১৭৫০এ) বৈষ্ণব পদাবলীর একটা ছাচ স্থলভ হয়ে সিয়েছে। সেই ছাচে চেলে এই লেখকও তৈরী করেছেন পদের অবশ্র এ দের কারও নামে নিশ্চিত করে চালাবার উপায় নেই, চণ্ডীদাসের ভণিতায় এমন কিছু কিছু পদ তব্ও থেকে যায়। সে সব পদের মধ্যে আছে কিছু মাম্লী বৈষ্ণৰ পদ, তার কয়েকটি ভালো। আর আছে চণ্ডীদাস ভণিতায় কিছু সহজিয়া রাগান্মিকা পদাবলী,—কয়েকটি তার অপূর্ব। যেমন, বছবিশ্রত সেই পদটি:

শুনহ মানুষ ভাই, সবার উপরে মানুষ সত্য, তাহার উপরে নাই।

এ জাতীয় পদ কার রচনা, তা বলবার উপায় নেই। 'বড়ু চণ্ডীদাস', 'বিজ চণ্ডীদাস', 'দীন চণ্ডীদাস', এদের কারও না হবারই সম্ভাবনা। 'ভরুণী-রমণ চণ্ডীদাস' প্রভৃতি কোনো কোনো সহজিয়া সাধক কবিদেরই হবে।

চণ্ডাদাসের কথা: 'চণ্ডাদাস' পরবতী বৈষ্ণব সমান্ত্রে ভক্তপ্রের্চ ও কবি-শ্রেষ্ঠ বলে পদকর্তাদের মুখপাত্র হয়ে ওঠেন। আর তাই তিনি নানা কাহিনীর বিষয়ও হয়ে পড়েন। যে সব কাহিনী তাঁর নামে প্রচলিত তা সত্য বা মিথা। কিছুই বলবার উপায় নেই। বীরভূমের অন্তর্গত নাল্লর চণ্ডীদাদের গ্রাম, এই ছিল প্রশিদ্ধি। কিন্তু বাঁকুডার অন্তর্গত ছাতনাও এখন এ গৌরব দাবী করে। যুক্তি সে পক্ষেও আছে। চণ্ডীদাস যদি একাধিক হন, তা হলে একাধিক গ্রামও হবে চণ্ডীদাশের জন্মভূমি। দ্বিতীয় এক প্রসিদ্ধি এই—চণ্ডীদাস ও বিতাপতি গঙ্গাতীরে পরম্পর মিলিত হয়েছিলেন। সতা হলে এ বিতাপতি আগলে মিথিলার বিভাপতি নন, বাঙালী কবিরঞ্জন বিভাপতি, আর এ চণ্ডীদাসও তাহলে 'দীন চণ্ডীদাদ'। চণ্ডীদাদের নামে তৃতীয় কাহিনী এই যে, নালুরে তাঁর পদ-গান ভনে গৌডের নবাবের বেগম আত্মহারা হন। নবাব তাই ক্ষম হলেন। তারপরে আরও তুইরূপ কাহিনীও প্রচলিত রয়েছে:—এক হল, একদ। কবি যথন স্বগৃহে পদগানে মত্ত, তথন নবাব তার গৃহ আক্রমণ করলেন, কবির গৃহ ভগ্ন ও ভশ্মী হত হল, কবিও তাতেই নিহত হলেন। অন্ত মতে, ক্রন্ধ নবাব কবিকে বন্দী করে আনলেন, হস্তিপৃষ্ঠে বেধে তাঁকে কশাঘাতে কণাঘাতে निश्ठ कत्रत्नन । यारे दशक, এ इन मामूनी हिन्नू छएकत्र माश्राह्या-काहिनी । কিন্তু আরও একটি কাহিনী আছে:--কবির প্রেম ছিল এক রজকিনীর স্কে, তার নাম রামী বা তারা বা রামতারা। আর এ প্রেম হচ্ছে সহজিয়া প্রেম 'নিক্ষিত হেম, কামগন্ধ নাহি তার'। সমাজের জাকুটিকে তুচ্ছ করে আপনার মহিমায় তা আপনি প্রতিষ্ঠিত। রামীর নামেও আছে তেমনি সহজিয়া পদ, আর চণ্ডীদাদের নামেও আছে রামীর ধ্যান, পিরীতির জয়গান। বলা বাহুলা, এ হচ্ছে সহজিয়াদের স্প্রে। চণ্ডীদাদ যথন সমস্ত বাঙালী সমাজের সম্পত্তি হয়ে উঠেছেন, তথন সহজিয়ারাই বা কেন তার ওপরে দাবী ছেড়ে দেবেন ও চণ্ডীদাস আর বিশেষ মাহুষ নেই, তিনি সমস্ত বাঙালী সমাজের প্রিয়তম আত্মীয়, প্রেমমাধুষ্ময় পদাবলীর ম্থপাত্র।

### ঐাক্বঞ্চকীত নের কাব্যবস্থ

শীরুষ্ণকীর্তনে তেরটি থণ্ড আছে, এক একটি খণ্ডের এক একটি বিষয়বস্তা। বেমন, 'জন্মথণ্ড', 'তাস্থলথণ্ড', 'দানখণ্ড', 'নৌকাখণ্ড' ইত্যাদি। ৺'ভাগবতে', 'হরিবংশে', 'বিষ্ণুপ্রাণে,' 'মহাভারতে' আমরা শ্রীরুষ্ণের যে সব লীলার কথা পাই, তা থেকে এ গ্রন্থে মাত্র শ্রীরুষ্ণ ও বলরামের জন্মকথা ও গোকুলে আগমন এবং কালীয়দমন, এই ছটি বিষয় গৃহীত হয়েছে। অবশ্য বুল্দাবনলীলাও মূল ভাগবতের দশম স্বন্ধেই রয়েছে। সেই গোপবর্ধ-প্রণয়ীর লীলা-কাহিনী বাদশ শতকে কী বিশেষ রূপ লাভ করছিল, তা জয়দেবের 'গীত-গোবিন্দে' আমরা দেখতে পাই। মিথিলায় বিগ্যাপতি ও বাঙ্লায় চণ্ডীদাস যথন পঞ্চদশ শতকে সে বিষয়ে পদ রচনা করছেন, তথন ব্রুতে পারি সমস্ত পূর্ব ভারতেই তথন 'কাছ বিনা গীত নাই' একথা সত্য হতে চলেছে। কিন্তু 'দানখণ্ড', 'নৌকাখণ্ড' প্রভৃত্তি শ্রীরুষ্ণের যে বিশেষ কাহিনীগুলি 'শ্রীরুষ্ণকীর্তনে' স্থান লাভ করেছে, তা ভাগবতে পুরাণে নেই, তা হচ্ছে বাঙ্লা দেশের নিজ্ম স্বন্ধি। বিশেষ করে তা বাঙালী প্রাক্বত-জীবনের দান। আর এ সব কাহিনী এখনো যে স্তরে রয়েছে তাতে ব্যুতে পারি চৈতন্যদেবের অধ্যাত্মরাগের স্পর্শ না লাগাতে তার রূপ ছিল কী। এ কাহিনী তথনো স্কুল প্রণয়-লীলার কাহিনী।

'শ্রীরফ্ষকীর্তনে'ব এক একটি খণ্ডে যে ভাবে এক একটি আখ্যান বর্ণিত হয়েছে, তাতে মনে হয় যেন তা পাঁচালী কাব্যের এক একটি পালা; এবং সমগ্র শ্রীরফ্ষকীর্তন যেন একটি মঙ্গলকাব্য বা বিজয় কাব্য,—ধূর্ত প্রণয়ী শ্রীরফ্ষ ছলে বলে কৌশলে কিশোরী অনভিক্তা গোপবধ্ রাধার প্রথমে দেহ, পরে মনও বিজয় করে নিচ্ছেন; 'ভাস্থলখণ্ডে' আইহন-পদ্বী রাধা শ্রীরফের প্রণয়- নিবেদন সদর্পে প্রত্যাখ্যান করেন। 'দানখণ্ডে' মহাদানী বেশে নিরুপায় রাধাকে প্রায় বলপূর্বক শ্রীক্রফ প্রথম জয় করলেন। তথাপি 'নৌকাখণ্ডে' দেখি রাধা আপনার মান-মর্যাদা রক্ষায় সচেষ্ট। কিন্তু 'ছত্রখণ্ডে' পৌছতে পৌছতে বৃক্ষি এ প্রণয়-থেলায় সেই অনভিক্রা গোপবধৃ নিজেও এবার ধরা দিয়েছেন। তথন আরম্ভ হল নব নব লীলা ত্ব' জনে 'বৃন্দাবন খণ্ড', 'বস্ত্রহরণ ও হারখণ্ড', এবং 'বংশীথণ্ডে':—

কে না বাঁশী বাএ বড়ায়ি কালিনী-নই কুলে ॥
কে না বাঁশী বাএ বড়ায়ি এ গোঠ-গোকুলে ॥
আকুল শরীর মোব রে আকুল মন ।
বাঁশীর শবদে মো আউলাই লোঁ রান্ধন ॥১॥
কে না বাঁশী বাএ বড়ায়ি সে কোন্ জনা ।
দাসী হয়াঁ তার পাএ নিশিবোঁ আপনা ॥
আবার ঝরএ বড়ায়ি নয়নের পানী ।
বাঁশীর শবদেঁ বড়ায়ি মো হাচায়িলোঁ। পরানী ॥২॥
পাথী নহোঁ তার ঠাঁই উড়ী পড়ি জাঁওঁ ॥
মেদিনী বিদায় দেউ পসিআঁ। লুকাওঁ ॥৩॥
পোড়ে আগ বড়ায়ি জগজনে জাণী
মোর মন পোড়ে বেহু কুস্ভারের পণী ॥ (পৃ ২৯৪)

ব্রতে পারি, এসেছে এখন প্রণয়-পরিত্থ শ্রীক্লফের দ্রাপসরণের পালা; স্থার এই প্রণয়-ব্যাকুলা, বিরহ-বিধুরা নারীর বৃক-ফাটা ক্রন্দনের দিন:

মৃচিআঁ পেলায়িবোঁ বড়ায়ি শিষের সিঁত্র।
বাহুর বলয়া মো করিবোঁ শব্দাচ্র ॥
কাহ্ন বিণা সবখন পোড়এ পরাণী।
বিষাইল কাণ্ডের ঘাএ যেহেন হরিণী॥
পুনমতী সব গোআলিনী আছে স্থাথ।
কোণ দোষে বিধি মোক দিল এত তুখে॥
অহোনিশি কাহ্নাঞির গুণ সোঁঅরিআঁ।
বজ্বের গঢ়িল বুক না জা-এ ফুটিআঁ॥ (পৃ ৩৯২)

नमन्य काहिनीिं धेरे वक-कांछ। कुन्मत्नव मर्था धरन यथन ठिकन তথন বুঝতে পারি কবির কাব্য-লন্মীর চক্ষুত্টিও আর্দ্র হয়ে উঠেছে। এই ব্যাকুলতা, বিরহ-পালার এই আকুলি-বিকুলি পরবর্তী বাঙ্লা পদাবলীতে প্রেমোনাদ চৈতন্তের দিব্যোনাদনার স্মৃতিতে অজ্জ্ব ধারায় উচ্চসিত হয়ে উঠেচে। কিন্তু এই বিচ্ছেদের বেদনার, এই বিরহের গানের উৎস শুধু নর-নারীর এই বার্থ প্রণয়ের কথাটুকু নয়, শুধু মানব-আত্মার সেই মহাবিরহের বেদনাও নয়— এর উংসম্বল পরাজিত, যুগ-যুগ-নিজিত বাঙালী সমাজের জাতীয় জীবনের প্রস্তানিহিত বার্থতা। তাই বিরহের কাব্যে বাঙালী কবি অনব্যা। শ্রীকৃষ্ণকীর্তনের স্থুল কাব্যাংশও তাতে সঙ্গল-বিধুর। এ কাহিনী যথন গাওয়া হত তথন শ্রোতারা নিশ্চয়ই ব্যাকুল হয়ে উঠতেন। আর এ কাহিনী যে গাওয়া হত তাতেও সন্দেহ মাত্র নেই। কারণ, প্রত্যেকটি পদের প্রারম্ভেই কবি তার রাগ ও তাল নির্দেশ করেছেন। কিন্তু 'শ্রীক্লফকীর্তনে'র প্রত্যেকটি খণ্ড আবার এথিত হয়েছে সংলাপ-সুত্রে ; প্রধানত শ্রীক্বঞ্চ, রাধা ও বড়ায়ির পরস্পর উত্তর-প্রত্যুত্তরেই এক-একটি কাহিনী উদ্ঘাটিত ও প্রকাশিত হয়েছে। তা থেকে মনে হয় এ ভধু পাঁচালী করে না গেয়ে নাট-গীত হিসাবে নৃত্য ও অভিনয়ের সঙ্গে গাওয়া চ**ল**ত। তাই 'শ্ৰীকৃষ্ণকীৰ্তন'কে 'ঝুমুর' জাতীয় লৌকিক 'নাট-গীতে'র প্রাচীনতম নিদর্শন বলেও কেউ কেউ নির্দেশ করেছেন।

উত্তর-প্রত্যুত্তর রচনায় চণ্ডীদাসের কৃতিত্ব আছে। অন্তত চতুর প্রণয়ী শ্রীকৃষ্ণ বাক্যের যুদ্ধে শ্রীরাধাকে পরাস্ত করতে পারেননি। রাধা মৃথরা, কিন্তু বাক্য-কৃশলা। এ কাব্যের কবিত্ব সামান্তা নয়,—চণ্ডীদাস যে সংস্কৃতে স্পণ্ডিত ছিলেন তা শ্রীকৃষ্ণকীর্তনের এখানে-ওখানে বিক্ষিপ্ত দেড়শত শ্লোক থেকে স্বন্দাই। তথাপি সত্য কথা এই যে শ্রীকৃষ্ণকীর্তনে আবেগ উচ্ছাস অধিক নয়, কাব্যোচিত অলকার-প্রিয়তা নেই, কৃচি ও ভাবের দিক থেকে তো অনেক পদ স্থল ও গ্রাম্যা স্লথ-শ্রাব্য যদি বা সেদিনে হয়ে থাকে, এখন স্থপাঠ্য নয়। কিন্তু বড়ু চণ্ডীদাসের আসল কৃতিত্ব পদকার ইসাবে নয়, চরিত্রকার ও কাহিনীকার হিসাবে। যেভাবে একট্-একট্ করে তিনি অনভিজ্ঞা মৃথরা বালিকা রাধাকে একটির পর একটি ঘটনার মধ্য দিয়ে গঠিত বিকশিত করে তৃলে শেষ পর্যন্ত অন্তরের প্রেম-পরিপুষ্টা প্রেম-মথিতা নারীরূপে আমাদের সম্মুথে প্রকাশিত করেছেন, সে যুগের পক্ষে তা একটা অপ্রত্যাশিত সৃষ্টি-

কৌশল। বড়ুচণ্ডীদাসের বড়ায়ি অবশ্য কুট্নী ধরণের ধরা-বাঁধা মামূলী চরিত্রে (টাইপ্)। কিন্তু তাঁর প্রীক্ষণ ঘতই আপনার দেবত্বের বড়াই করুক্ সে ধৃষ্ঠ এক গ্রামা-লম্পট ছাড়া আর কিছুই নয়। চৈত্তুদেবের পরে আর কৃষ্ণ-চরিত্র এভাবে অন্ধন সম্ভব নয়—সহস্র কপটতার মধ্যেও তথন তিনি পর্ম প্রেমিক, মধুর-লীলা-বিলাদী শ্রামরায়। আসলে 'প্রীকৃষ্ণকীর্তনে'র অক্তম প্রধান সার্থকতা এই যে, শুধু বৈকুঠের তরে বড়ুচণ্ডীদাসের গান নয়। কি রাধা, কি কৃষ্ণ, কেউ এখানে আগ্যাত্মিক বিগ্রহ মাত্র নন; একটু স্থুল হলেও তারা রক্তে মাংসে গড়া মান্থবেরই প্রতিনিধি; জীবাত্মা-পর্মাত্মার রূপক নয়, বরং সেদিনের প্রাকৃত জীবনে যে শত শত লম্পটের প্রণয়-জাল বিন্তার ও প্রণয়বিলাস কবি প্রত্যক্ষ করে থাকবেন, আর যেমন দেখে থাকবেন বহু বহু সরলা গ্রামারধুর প্রণয়-প্রবিশ্বত জীবনের হুর্দশা ও বেদনা, অতি সহজ ভাবে বড়ুচণ্ডীদাস তাই করেছেন চিত্রিত। আর ভাতে এ কাব্য দেবলীলার কাব্য না হয়ে মানবলীলার কাব্য হয়ে উঠেছে। হোক্ তা গ্রামাতাহন্ট, কিন্তু গ্রাম্যতা-তৃই মার্থও মানবতা-বিজ্ঞত ক্ষম্ব ভাবের ফাহ্নস্থ অপেক্ষা সাহিত্যে—এবং জীবনে—বেশি আদ্রণীয় বি

শ্রীকৃষ্ণবিজয়: মালাধর বস্থ 'গুণবাজ খাঁ'র 'শ্রীকৃষ্ণবিজয়' কৃষ্ণলীলার প্রথম কব্যে। এ এদ্বের অক্ত নাম 'গোবিন্দ বিজয়' বা 'গোবিন্দ-মঙ্গল'। অর্থাৎ আসলে এটিও 'মঙ্গল' বা 'বিজয়' জাতীয় 'পাঁচালী' বা আখ্যান-কাব্য। ভাগবতকে পয়ার ছন্দে বেঁধে এ পাঁচালী ভিনি রচনা কবেছেন। অর্থাৎ এ কব্যে বাঙ্লার পৌরাণিক প্রচার-প্রয়াদের বা 'অন্থ্যাদ-শাখারও' একটি প্রাচীনতম নিদর্শন।

মালাধর বহুর নাম স্থ্রসিদ্ধ। শ্রীচৈতকা তাঁর শ্লোকও আবৃত্তি করেছেন, তা আমরা জানি। কবির পরিচয় তাঁর কাব্যমধোও রয়েছে। গ্রী: ১৪৭৩এ পরিণত বার্ধকো তিনি ভাগবতকে প্রার ছন্দে বেঁধে পাঁচালী রচনা করতে আবস্ত করেন। "গোঁড়েশ্বর দিলা নাম গুণরাজ্ঞথান"। ১৪৭৩এ গোঁড়েশ্বর ছিলেন ককন্ উদ্দীন বারবাক্ শাহ (১৪৫৯-১৪৭৩)। বাঙলার স্থলতানেরা তথন হিন্দু শাসকগোষ্ঠীকে আপনাদের রাজ্যশাসনে সহযোগী করে নিচ্ছেন। মালাধর বস্থাও দর্বারী মাহুষ, জাতিতে তিনি কার্হু, বর্ধমানের কুলীনগ্রামনিবাসী। তিনি 'শ্রীকৃষ্ণবিজয়' লিখলেন লোক-নিস্তারের জন্য—গোঁড়েশবের

ক্বপালাভ ঘটলেও হিন্দু উচ্চবর্গ ধর্মগত ও সংস্কৃতিগত সত্তা সম্বন্ধে নিশ্চিম্ভ হতে পারছে না, এ প্রয়াস তারও প্রমাণ।

'শ্রীক্ষথবিজয়' ভাগবতের অন্থসরণে শেখা পাঁচালী গান বলেই রাগ-রাগিণীর উল্লেখ আছে। 'দানখণ্ড' নোকাখণ্ডে'র মতো যা ভাগবতে বা পুরাণে নেই তারও অনেক কিছু এ পুঁথিতে পাওয়া যায়। ভাগবতের অক্যান্ত লীলার চেয়ে ব্রজ-লীলা বা রাধা-কৃষ্ণ-প্রেমকাহিনী তিনিও বেশি বিশদ করেছেন। কাব্যকলা অবশ্র এ প্রস্থে বেশি নেই। মোটাম্টি সরল ভাষায় কাহিনীটি বলাই ছিল কবির লক্ষা। তথনকার শ্রোভারাও তাই মনে করত যথেই।

#### কুত্তিবাসের রামায়ণ

কৃত্তিবাস ওঝার রামায়ণ বা 'শ্রীরাম-পাঁচালী' ছিল এক সময়ে বাঙ্লার প্রথম ও প্রধান গ্রন্থ বলে স্বীকৃত। প্রথম না হোক, কৃত্তিবাস চৈতন্ত-পূর্ব যুগেরই কবি, তাঁর শ্রীরাম বাঙালী, বাঙ্লা সাহিত্যের এক প্রধান সম্পান।

যে কালের কবিরা ভণিতায় পর্যন্ত আপনার নাম স্বস্পষ্ট করে উল্লেখ করতেন না, সেকালে কুত্তিবাস আত্মপরিচয় দিতে গিয়ে কিছুই বাদ দিয়ে ঘাননি। বুঝতে পারি ব্যক্তিত্ববান কবিপ্রকৃতি আপনার সত্তা সম্বন্ধে সচেতন হচ্ছে, শুধু পিতৃঋণ ও কুলগরিমা কার্তন করেই ক্ষান্ত হতে পারছে না। ক্বত্তিবাদের এ আত্মপরিচয় নান। কারণেই উল্লেখযোগ্য। তা থেকে তাঁর পিতা মাতা ল্রাতা ভগ্নী প্রভৃতির পরিচয় অবিসংবাদিতরূপে জানা যায়। গঙ্গাতীরে ফুলিয়া গ্রামে ( নদীয়া জেলায় ) মুখুটি বংশে তাঁর জন্ম। সেদিনটি আদিতাবার পঞ্মী পূর্ণ (পুণা ?) মাঘ মাদ: —কাল সঠিক স্থির করতে পারলে হয় তা হবে খ্রী: ১৩৯৮, নয় খ্রী: ১৪০৩। প্রসিদ্ধ পণ্ডিত বংশে কুত্তিবাস জন্মেন। বড় গঙ্গা (পদ্মা) পার হয়ে তিনি উত্তরে বরেন্দ্র ভূমিতে গেলেন বিত্যালাভের জন্ম। পাঠ শাঙ্গ হলে গেলেন গৌড়েখবের কাছে। সে বিবরণ থেকে অনুমান হয় এ গৌড়েখর কোনো হিন্দুরাজা। রাজা তথন দরবারে বদে। ক্রমে দরবার ভাঙল। ফুলিয়ার পণ্ডিত কৃত্তিবাসের তথন ডাক পড়ল রাজার সকাশে। অনেক দেউড়ি পার হয়ে গিয়ে কবি দেখলেন রাজা রাজ-পরিষদে বসে মাঘ মাসের রোদ পোচাচ্ছেন। তাঁর ডাইনে পাত্র জগদানন্দ, পার্ষে ব্রাহ্মণ সনক; বামে কেদার থাঁ, ডাইনে নারায়ণ; স্থন্দর ও শ্রীবৎস ধর্মাধিকরণী: রাজার পণ্ডিত মৃকুন্দ; ইত্যাদি।

ক্বত্তিবাস সাতশ্লোকে রাজ-সম্ভাষণ করলেন। গৌড়েশ্বর আনন্দিত হয়ে তাঁকে পাটের পাছাড়া উপহার দিলেন। কেদার থাঁ তাঁর মাথায় চন্দনজ্ঞল ছিটিয়ে দিল। কবি যা চাইবেন রাজা তদহুরূপই পুরস্কার দেবেন। কিন্তু, কবি জানালেন

> কার কিছু নাঞি লই করি পরিহার। যথা যাই তথায় গৌরব মাত্র সার॥

'গৌরব মাত্র শার'—বাঙালী সাহিত্যিকের এই তো ঐতিহা। বাঙ্লার প্রথম এই কবি যেন সমস্ত বাঙালী সাহিত্যিকের জ্বল্য তাঁদের প্রেরণার প্রধান উৎসটি এই তিনটি শব্দেই নির্দেশ করে দিয়ে গিয়েছেন। জ্বতুত মিখ্যা হয়নি কবির আশা:

প্রসাদ পাইয়া বাহির হইয় রাজার ছ্যারে,
অপূর্ব জ্ঞানে লোকে ধায় আমা দেখিবাবে ॥
চন্দন ভূষিত আমি লোকে আনন্দিত।
সবে বলে ধতা ধতা ফুলিয়া পণ্ডিত ॥
মৃনিমধ্যে বাখানি বাল্মীকি মহামৃনি।
পণ্ডিতের মধ্যে বাখানি কৃত্তিবাস গুণী॥

মনে পড়ে না কি রবীক্রনাথের সত্তর বংসরের জয়ন্তী উৎসবের কথা ? শুধ্ গোড়েশ্বব নয়, গোড়জনও জানে কবির সম্মান। তাইতো কেঁত্লীতে জয়দেবের মেলা পৃথিবীর প্রাচীনতম মেলা—জনতার কবিপূজা, জয়ন্তী উৎসব।

কবি কৃত্তিবাদ তারপরে লিখলেন রামায়ণ—হয়তে। রাজার নির্দেশে, আর স্থভাবতই বাল্মীকির কুপায়। এ রাজা কে, তা জানলে কৃত্তিবাদের কাল স্নিশ্চিত হয়। 'গণেশ' (থ্রী: ১৪০৯-১৪১৪) বা দমুদ্দদ্দদ্দবই এই 'গৌডেশ্বর' হবার সম্ভাবনা। তাহলে কৃত্তিবাদের জন্মকাল থ্রী: ১৪০০এর পূর্বে। কিন্তু থ্রী: ১৪৭৫এর আগে কৃত্তিবাদকে পিছিয়ে দিতে কেউ বেশি ভরদা পাননা। তাই কৃত্তিবাদের কাল নিয়ে তর্ক রয়েছে। আরও বেশি তর্ক থাকবে তাঁর রচনা কোন্টি, কোন্টি নয়, তা নিয়ে। যা নিয়ে তর্ক নেই তা এই য়ে, তিনিই বাঙলা ভাষায় প্রথম রামায়ণ রচনা করেন। এই কাব্যকে সম্বাদ না বলে 'রচনা' বলাই শ্রেয়:। দে রামায়ণ পূর্বাপর জনপ্রিয় ছিল—অস্তত পশ্চিমবঙ্কে। স্বশ্রীর বাঙালী আর কোনো গ্রন্থকে এমন আপনার করে নেয়নি—য়েমন

নিয়েছিল কুত্তিবাসী রামায়ণকে। তার ফলে যুগের পর যুগ গায়েনের মুখে মুখে ক্বত্তিবাদের পাঁচালী কীর্তিত ও পরিবর্তিত হয়েছে। তাছাড়া লিপিকাররাও নকল করার সময় যা ক্বত্তিবাদে ছিলনা, অন্ত কবির এমন অনেক লেখা এই রামায়ণে ঢ়কিয়ে দিয়েছেন। এক কথায় লোক-জীবনের সঙ্গে ক্বতিবাসী রামায়ণের এমন একটা স্বচ্ছন্দ বন্ধন গড়ে উঠেছে যে, এক অর্থে এ রামায়ণকে সত্যাই লোককাব্য বল। চলে। বাঙালী সাধারণ মাহুচের জীবন এ রামায়ণ অনেকাংশে গঠন করেছে। আর সাধারণ জীবনের সম্পর্কে এসে এ রামায়ণেরও পূর্বাপর অনেক ভাঙাগড়া হয়েছে। স্বচেয়ে কৌতূহলন্ধনক ক্তরিবাসী রামায়ণের ভাঙাগড়া। বাঙলা মুদ্রণ যথন সম্ভবপর হল তথন শ্রীরামপুরের পাদ্রীরা খ্রীঃ ১৮০২-১৮০৩এ দে অঞ্লের প্রধান লোকপ্রিয় গ্রন্থ হিসাবে ক্বত্তিবাসের রামায়ণ মুদ্রিত করেন। সঙ্গে সঙ্গে দেই মুদ্রিত ক্তিবাদী রামায়ণ সমস্ত বাঙ্লায় পরিব্যাপ্ত হয়ে পড়ল। তথন থেকেই লোকে মনে করলে, বাল্মীকি যেমন শংস্কৃতের 'আদিকবি' কুত্তিবাসও তেমনি বাঙ লার 'আদিকবি'। বিশেষ করে পণ্ডিত জ্মগোপাল তর্কালম্বার খ্রী: ১৮৩০-৩৪এর সংস্করণে ক্বত্তিবাসের পুরাতন ভাষাকে মেজেঘ্যে একেবারে নতুন করে দিলেন,—লোকে তা পর্ম আনন্দে পাঠ করতে লাগল। ক্রত্তিবাদী রামায়ণ বলতে এই তর্কালফারী ভাষাই এখন বাঙ্গারে চলছে। ক্তিবাদের মূলোদ্ধার এখন হু:দাধ্য। যেসক ন্ধনপ্রিয় আখ্যান ক্বত্তিবাদের বলে চলিত, তার অনেকগুলি ক্রত্তিবাদের নয়, যেমন কবি চক্রব (?) রচিত 'অঙ্গদ রায়বার' ও এমনি আরও কোনো কোনো উপাথ্যান। তাই কী কুত্তিবাদের রচনা, কী তাঁর রচনা নয়—তা নিমে তর্ক চলবে চির্দিন।

ক্তিবাস ক্রীতিবাস তুমি'—উন্বিংশ শতাক্ষীতে মাইকেল তাঁরে অপূর্ব সনেটে এই বলে কবিকে প্রণাম নিবেদন করেছেন। সত্য সত্যই যথেই কাবা-শক্তি ক্রতিবাসের ছিল। প্রাঞ্জল পরিচ্ছন্ন রূপে তিনি রামায়ণের কাহিনী পরিবেশন করতে পেরেছেন,—বাঙ্লাব ঘরে ঘরে তা যুগ যুগ ধরে পরিচিত হয়েছে। কিন্তু তিনি বাল্মীকির রামায়ণের অন্থবাদ করেননি। পরবর্তী রামায়ণকার বা মহাভারতের বাঙালী লেথকেরাও কেউই ম্লকে যথার্থ অন্থবাদ করবার চেষ্টা করেননি,—তাঁরা মূল রামায়ণ-মহাভারতের অন্থসরণে লিথেছেন বাঙ্লা রামায়ণ ও মহাভারতঃ, ইচ্ছামতো সংযোগ করেছেন তাতে বাঙ্লার

লোকজীবনের কথা ও কাহিনী; ইচ্ছামতো বর্জন করেছেন মলের কোনো কোনো উপাখ্যান। ক্বন্তিবাসও রচনা করেছেন বাঙালীর মন নিয়ে বাঙালীর মতো করে তাঁর বাঙলা রামায়ণ। 'প্রীরাম-পাচালী' মহাকাব্য নয়,—বাল্মীকির মহাকাব্যের সেই সংযত, গন্তীর করুণা পাঁচালীর গ্রাম্য গানে, বাঙ্লা প্রাবের ছলে পরিণত হয়েছে বাঙালীর ভাবাপ্লুত ভক্তিরসে। রূপেও এ রামায়ণ ভারতীয় মহাকাব্য নয়, রদেও তা ভারতীয় কাব্য নয়,—রপেরদে এ বাঙালীর কাব্য। তার চরিত্রাদর্শে ও চরিত্র-চিত্রণেও তাই আর সেই মহাকাব্যের ভাস্কর্য-বলিষ্ঠতা নেই, আছে বাঙালী পটুয়ার নিপুণ স্বচ্ছন্দ রেখার মাধুর্য। রাম, গীতা, লক্ষণ, দশবণ, কিংবা রাবণ, মন্দোদরী, বিভীষণ—বাল্মীকির এসব প্রতোকটি চরিত্র মহাকাব্যিক আদর্শে পরিকল্পিত। দেই বিরাট পরিকল্পনাকে ভাঙবার উপায় নেই; কিন্তু কুল্তিবাদের হাতে এই মহান্ চরিত্রগুলোই আবার পরিণত হয়েছে বাঙালীর ঘরোয়া আদর্শের চরিত্রে—রাম বীর হলেও বাঙালী বীর; স্নেদে, মমতায়, কোমলতায় তিনি বাঙালী ঘরের আদর্শ পুত্র, আদর্শ ভ্রাতা, আদর্শ স্বামী। তেমনি সীতা, লক্ষ্মণ, দশরথ, কৈকেয়ী থেকে মন্থরা, শুর্পনিখা পর্যন্ত প্রত্যেকটি মাতুষ বাঙালী আদর্শের প্রদেপে পুনর্গঠিত। আর ভক্তপ্রধান হত্মান কমী, জীবস্ত চরিতা। ক্বতিবাদের সময়ে সম্ভবত রামচন্দ্র বিষ্ণুর অবতার রূপে ভক্ত-স্মান্তের ভক্তি-আরাধনার বিগ্রহ হয়ে উঠেছেন, রামায়ণও ভক্তিকাবা হতে আরম্ভ করেছে। তথাপি তথনো গার্হস্তা ও সামাজিক আদর্শের চিত্রকপেই রামায়ণ রচিত হয়ে থাকবে। পরবর্তী কালে যথন চৈত্তাদেবের ভক্তিপ্রাবনে বাঙ্লা দেশ ভেদে গেল, তথন এই গার্ছস্থা চেতনা অপেক্ষা ভক্তির আবেগই হয়ে উঠল রামায়ণের এবং মধ্যযুগের বাঙ্লা কাবোর মুখ্যভাব। তাই, এখনকার কুতিবাসী রামায়ণেও আমরা এই ভক্তিরদের স্থরটিকেই প্রধান স্থররূপে দেখতে পাই— অবশ্য রামায়ণের এই কাহিনীতে তেমন ব্যাকুল উচ্ছাসবহুল হয়ে উঠতে পারেনি দেই ভক্তিরস। কিছু সত্য কথা বললে, তাতে তুলগীদাসের 'বামচরিতমানদে'র মতে। অনাবিলতা ও কবিত্বও নেই।

# মন্সামঙ্গলের প্রাচীন কাব্য

রাধারুক্ত কাহিনী বা রামায়ণ কাহিনী চুই ই মূলত 'সংস্কৃতের বস্তু'। 'বাঙ্লার জিনিস' নিয়ে সে যুগে যা রচিত হয়েছিল তাব মধ্যে আমরা পাই মনসামক্ষণের কয়েকখানা প্রাচীন পুঁথি। চণ্ডীমকল ও ধর্মমক্ষণের প্রথম দিককার কবিদের নাম পাওয়া গেলেও তাঁদের কারও পুঁথি পাওয়া য়য়নি, কালও স্থির করা যায় নি। ময়নামতী-গোপীচন্দ্রের সম্বন্ধেও সেই একই কথা। মনসা-মক্ষণেরও প্রথমদিককার যেসব রচয়িতাদের আমরা চৈততাপ্রভাব-মৃক্ত বলে চৈততা-পূর্বকালের বা তার সমকালের বলে গ্রহণ করছি, তাঁদের পুঁথি ও পুঁথির ভাষা তত পুরনো নয়। তথাপি আমরা এ-কথা জানি, বিষহরির প্রভা সে মৃগে ছিল স্বপ্রচলিত। কাজেই, মনসামক্ষণের এই অপেক্ষাক্ষত পুরনো কাব্যগুলির মধ্যে চৈততাপুর্ব যুগের বাঙলার কাহিনী ও ভাব, হয়তো বা কতকটা রচনাও, যে টিকে রয়েছে, তা অত্মান করা যেতে পারে।

মন্যামকলও পাঁচালী পালা। এর কবিও আছেন শতাধিক, মৃদ্রিতও হয়েছে অনেক পুঁথি। গান করে রাতের পর রাত তা গাওয়া হত। এখন (১৯৪৭-এর পরে) তা আর পূর্ব বাঙলায় ও উত্তর বাঙলায় গাওয়া হয় কি না জানিনা; কিছু বিংশ শতাকীর প্রথম বিশ ত্রিশ বংসর পর্যন্ত মৃসলমানপ্রধান ঐসব অঞ্চলের ম্সলমানরাই ছিল শ্রোতা হিসাবে অধিক উৎসাহী—'গায়েন'রাও অনেক ক্ষেত্রেই ছিলেন মৃসলমান। তাতে আশ্চর্য হবার কিছু নেই, সেই ঝোপঝাড়, বনবাদাড়ের দেশের সাধারণ মাস্থকে জীবিকার ধান্দায় রাত্রেরাতে ঘুরতে হয়; তারা সাপের দেবীকে অবজ্ঞা করবে কি করে? বেদ-পুরাণ, কোরাণ-হাদিস তো সর্পাঘাত থেকে তাদের রক্ষা করতে পারেনা। আর তাছাড়া, বেছলা-লখিন্দরের কাহিনী শোনবার আগ্রহও তাদের কম নয়; অহু-বহু পুকৃষ ধরে এই সাধারণ মাস্থ্যের মধ্যেই যে বাঙ্লার এই কথাবস্তু তাদেরই গানে গানে গড়ে উঠেছে।

বেহুলার ভাসান: মনসা অবশ্য অনেক পুরনো দেবী,—পদ্মা, বিষহরি প্রভৃতি তার আরও নাম আছে। নাগপুঞা বহু আদিম ও সভ্য জাতির মধ্যেই ম্প্রচলিত ছিল; মোহেন-জো-দড়োতেও তার চিহ্ন রয়েছে। কিন্তু মনসামঙ্গলের প্রাণবস্তু বেহুলা-লথিন্দবের কাহিনী। চম্পকনগরের রাজা চাঁদ বেনে, তিনি মনসার পূজাে না দিলে পৃথিবীতে মনসার পূজাে প্রচলিত হবে না। কিন্তু চাঁদ শিবের ভক্ত; 'কানি চাাং মৃড়ি'কে পূজাে দেবেন কেন? মনসা কুদ্ধ হয়ে ছলে-বলে-কৌশলে চাঁদ বেনের সর্বনাশ কবলেন; তাঁর 'মহাজ্ঞান' নামে শক্তি অপহরণ করলেন; তাঁর ছয় ছেলে একে একে নিহত হল। চাঁদের ঘর ভরে

গেল রাণী সনকা ও বিধবা পুত্রবধুদের কান্নায়। চাঁদ তখন বাণিজ্ঞা-যাত্রা করলেন। অমনি তার 'সপ্তডিঙা মধুকর' ডুবিয়ে দিলেন মনসা। তারপর विराहर वाक्रदार्य रक्टन कार्यना वाक्रमात अकरन्य क्रताना। किन्न कार বেনে ভাঙেন না। ইন্দ্রের শাপে তথন মনসার পুছে। প্রচলনের জন্ম চম্পকনগরে চাঁদের ঘরে জন্ম নিলেন অনিকন্ধ; আর উজানীতে জন্ম নিলেন চাঁদ বেনেদের পাল্টা ঘরে তাঁর স্থা উষা। ছেলের নাম লখিন্দর, আর এই মেয়ের নাম হল বেহুল।। বালা ছাড়িয়ে তাদের কৈশোর উত্তীর্ণ হয়ে গেল। সনকা এবার ছেলের বিয়ে দেবেন। কিন্তু জানতেন বিয়ের রাত্রেই মনসার কোপে দর্পদংশনে লখিন্দরের মৃত্যু লেখা আছে। তেমন বউ কে যে স্বামীর এ মৃত্যু খণ্ডাতে পারে? অনেক খুঁজে অনেক পরীক্ষা করে পাওয়া গেল বেহুলাকে। আর এদিকে চাঁদ লৌহ-মন্দির নির্মাণ করলেন পুত্তের বিবাহরাত্তের বাসরশয়ার জন্ম, হাতে হিস্তালের লাঠি নিয়ে নিজে পাহারা দিতে শাগলেন সেই মন্দির। কিন্তু জানবেন কি করে যে মনসার ভয়ে স্থপতি বিশ্বকর্মা সেই মন্দিরের মধ্যে এক তিল পরিমাণ ছিত্র রেখে দিয়েছিলেন ? সেই অদৃশ্র ছিত্রপথে স্তত্তের মতো চকল কালনাগ, আর বিবাহ-রাত্রেই দংশন করল লখিন্দরকে। বেহুলাও পরাজ্য মানবেন না, স্বামীর মৃতদেহ ভেলায় নিয়ে তিনি চললেন ভেলে,— যমপুরে যাবেন, লখিন্দরের জীবন ভিক্ষা করে উদ্ধার করবেন। ভেলা চলল, क्क (मम-विरमम मिरम :-- इर्गालित (मम यात छे भक्थात (मरम এकाकात। জীবে মামুষে মিলে কত ছলনা আর কত বিভীষিক৷ উৎপাদন করছে সতী বেহুলার চারদিকে। ত্রিবেণীর ঘাটে এসে লাগল ভেলা। বেহুলাকে উপায় নির্দেশ করবার জন্ম সেথানে তথন এল নেতা ধোবানী—মনসার সে অমুচরী। বেহুলা দেখলেন—আশ্চর্য কাণ্ড! সকালে এসে নেতা ছেলেকে মারে, কাপড় কাচে, আবার সন্ধ্যেয় সেই ছেলেকে জীইয়ে তুলে মা আর ছেলে ফিরে যায় বাড়ীতে। বেহুলা বুঝলেন-অথানেই তো আছে মৃতের সঞ্জীবনী। নেতাকে তথন ধবলেন বেহুলা। নেতাও তাঁকে নিয়ে চলল স্বর্গে। কিন্তু প্রাণ কি সহজে ফিরে পাওয়া যায় ? বেহুলা নাচে গানে দেবতাদের তুট কবে উদ্ধার করলেন লখিন্দরের প্রাণ, চাঁদের অন্ত ছয় পুত্রেরও প্রাণ ;—কিন্তু চাঁদ বেনেকে দিয়ে মনসার পুজো দেওয়াবেন, এই হল এই প্রাণপণের শর্ত। উজ্ঞানীতে তথন ফিরে এলেন বেহুলা-ল্থিন্দর । অন্ত ছয় পুত্রও বেঁচে উঠেছে, সব ফিরিয়ে দিচ্ছেন মনসা।

কিন্তু চাঁদ বেনে কি তাই বলে পূজো দেবেন 'কানি চ্যাং মৃড়ি'কে ? বেহুল। লক্ষ্মী বউ, তাঁর মৃথ চেয়েই শেষ প্যস্ত রাজী হলেন চাঁদ বেনে মনসার পূজে। দিতে— চাঁদ বাম হত্তে মনসার পূজো দিলেন, মনসার পূজো পৃথিবীতে প্রচলিত হল।

./ এই উপাথ্যানের চারদিকে অসম্ভবের রাজ্য: —বণিকের রাজ্য, সমুদ্রথাত্রা, বেহুলার গুণের পরীক্ষা, লৌহমন্দির নির্মাণ, বেহুলার নদী পথে যমপুরে যাত্রা— এ সবে লোককল্পনা ও পরিকল্পনা পক্ষবিস্তার করে উড্ডান হতে পারে, এমন কি অসম্ভবের আতিশয়ে শুভো আপনাকে হারিয়েও ফেলে। তবুও এ কাহিনীর পাদপীঠটি একটি স্থির পৃথিবার জীবন্যাত্রার সঙ্গে জড়িত। উজানী নগুরের বণিকবধু সুনকার সোনার সংসারেও আ<u>সে সুর্বনাশ,—এ</u> ভাগ্য-বিপুর্যয় বৃঝি গেদিনের সমাজে ছিল স্থপরিচিত ঘটনা। চাঁদ ও বেহুলার মত ভাগ্য-তাড়িত মাহুষেরও বুঝি সে যুগে অভাব ছিলনা। দেবতার রোষ, অদৃষ্টের বিধান, ও জন্ম-জন্মান্তরের কর্মফল বলে এই তুভাগ্যকে মেনে নেবার শিক্ষা সাধারণ ভাবেই তাই আসত। কিন্তু এ কাহিনীতে ত। এল যে হুটি চরিত্র অবলম্বন করে তার একটি গরিমামণ্ডিত, অন্তটি মাধুবের প্রতীক। ট্রাজেডির নায়কের চরিত্রের মতো দৃঢ়তা আর মহিমা আছে এই চাঁদ বেনের চরিত্রে। আর ট্র্যাঙ্গিক নায়িকার মতোই সাহস ও সহজাত সৌন্দর্য আছে বেহুলার চরিত্রে। তাঁদের পাশে অফ্রেরা শ্লান হয়ে যায়। এ কাহিনীকে মনদার বিজয়ও ততটা বল। যায় না, এগানে আদলে বিজয় বেহুলারই। কারণ, ক্রে আকোশমণী মনদা দেবী দে দিনের অত্যাচারী, ধৈরতন্ত্রী রাজণক্তির মতো শেষ পর্যন্ত যথেচ্ছ শক্তির শ্বাবাই উদ্দেশ্য সিদ্ধি করেন; ভক্তি বা শ্রদ্ধামিশ্রিত বিশ্বয় তিনি উদ্রেক করতে পারেন ন।। অবশ্য, দেবতাব সমাজে মন্সাভ বভ নির্ধাতিতা, অপাঙ জেয়া তিনি স্বর্গের উচ্চবর্ণের চক্ষে: আপুনার শ্রেষ্ঠত্বের স্বীকৃতি তাঁকে আদায় কংতে হয় অক্লান্ত সংগ্রাম করে, অন্ত পথ নেই। অনেক সংগ্রাম-সংঘর্ষের ফলে তবেই হিন্দু স্মাজের নিষ্কুর্গের অবিকার্থীন সাবারণ মাতৃষ স্বীকৃতি আদায় করে কায়েমি স্বার্থের ও কায়েমি হিন্দু চিন্তার অধিকারী উচ্চবর্গের কাছ থেকে। তাদের দেবতাও নইলে থাকেন উচ্চবর্গের পুঞ্জিত দেবসমান্তে অম্বীকৃত। আর এই স্বীকৃতি বেগানে সমাজে উচ্চ-নীচের আপোষ-রফার ফলে ঘটে, সেথানে উচ্চবর্ণের কবিদের পরিকল্পনায় উচ্চবর্ণের ভাগাতাড়িত পুরুষই হয়ে ওঠেন চাঁটের মত মহৎ গুণগ্রামের আধার।

মনসামঙ্গলের প্রথম কবিঃ কানা হরিদত্ত মনসার গীত প্রথম রচনা করেন বলে কথিত হয়। বিজয়গুপ্তের "পদ্মাপুরাণে" বা মনসামঙ্গলেও তাঁর নামের উল্লেখ আছে। আর তাতে বলা হয়েছে "হরিদত্তের গীত যত লোপ পাইল কালে"। যা লোপ পায়নি, তার মধ্যে প্রথম মনসামঙ্গলের লেখক বিপ্রদাস পিপলাই ও বিজয়গুপ্ত।

বিজয়গুপ্ত বিজয়গুপ্তের 'পদ্মাপুরাণ'ই এতদিন প্রাচীনতম গ্রন্থ বলে গৃহীত হত। কিন্তু এখন সে বিষয়ে যথেষ্ঠ সন্দেহ জন্মছে। কারণ সমগ্র পূঁথি কোথাও পাওয়া যায়নি। থও থও ভাবে বিজয়গুপ্তের রচনা পাওয়া গিয়েছে—নানা পূঁথিতে; নানা লোকের রচনা মিশে গিয়েছে গায়েনদের মূখে। যাই হোক বিজয়গুপ্ত আত্মপরিচয় রেখে গিয়েছেন। তিনি ফুল্লন্সী গ্রামের সনাতন গুপ্তের পূত্র। ফুল্লন্সী বরিশাল জিলার বৈত্যপ্রধান গৈলা গ্রামের কাছে ছিল বলে অন্থমান করা হয়। এই মনসামঙ্গল গ্রন্থ বাঙ্লা সাহিত্যের বহু-ছীক্ত বস্তু। বহুরূপে নবায়িত, কিন্তু এখনো পড়া চলে। গ্রন্থ রচিত হয় ১৪৯৪তে, যথন 'স্থলতান হুসেনশাহ নূপতিতিলক' ছিলেন বাংলার গিংহাসনে। কাজীর অত্যাচার প্রভৃতি এক আধটুকু সাময়িক অবস্থার উল্লেখও আছে।

বিপ্রাদাস ঃ হুসেন শাহের উল্লেখ আছে বিপ্রদাস পিপলাইয়ের "মনসাবিজয়ে"ও। তিনিও আত্মপরিচয় রেথে গিয়েছেন। নাছ্ড্যা বটগ্রাম (২৪ পরগণ।) তাঁর বাড়ী। ব্রাহ্মণ বংশে তাঁর জন্ম। রচনার দিক থেকে এ গ্রন্থের প্রথমার্দে ধর্মঠাকুর, মনসা ও চণ্ডীর কলহ নিয়ে এত উৎকট গল্প আছে যাতে পাঠক ইাপিয়ে ওঠে, শেষার্দে এসে লখিন্দর বেহুলার কাহিনী পাওয়া যায় ; তখন পাঠকও উদ্ধার পায়। গ্রন্থের রচনা কাল খ্রীঃ ১৪৯৫।৯৬।

মঞ্চল-কাব্যের সাধারণ কাব্যগুণঃ এসব স্থার্থ কাব্য আজকের দিনে পাঠকের পক্ষে পড়া কইসাধা; একমাত্র বেহুলা লথিন্দরের মানবায় কাহিনীই তার আকর্ষণ। নইলে মনসামঙ্গল অলৌকিক উপাথাানেব তুর্ভেগ্ত অরণ্য। কল্পনায় খ্রী নেই, কবিছেশ সামান্ত, আর যেটুকু বা আছে সংস্কৃত কাবারীতির বাধনে দে কবিছও আড়াই। শুধু মনসামঙ্গল নয়, তু'একথানা মঙ্গল-কাব্য ছাড়া অধিকাংশ মঙ্গল-কাব্যেরই এই অবস্থা। চণ্ডীমঙ্গল, ধর্মমঙ্গল, প্রভৃতি সমস্ত মঙ্গল-কাব্যই একই মূল কাহিনীর পুনরাবৃত্তি, কোনো

ভক্তের পরীক্ষার নামে বিশেষ কোনো দেবদেবীর জয় ঘোষণা। অবক্ত মনসাদেবীর মতো অত কুর অমন আক্রোশপরায়ণ তাঁরা নন, তবু তাঁরাও জোর করেই পূজো আদায় করেন। স্বে<u>চ্ছাচারিতার মূগে দেবতার।</u> স্বেচ্ছাচারিতারই বিগ্রহ, মাসুষ যেন <u>তাদের ক্রীড়া-পুর্কলিকা।</u> প্রধানত কাহিনীর জন্তই সংস্কৃতিসন্ধানীরা এসবকে মূল্য দেন। বিশেষজ্ঞরাও গবেষণার জন্ত ছাড়া প্রায়ই এসব কাব্য পড়ে দেখেন না। এরপ কাব্যের লেখকও কম নয়—একই কাহিনী তাদের বিষয়বস্ত। তাই রচনার প্রাচীনতা, আখ্যানের কোনো একটি বিশিষ্ট বর্ণনা-ভঙ্গী, সমসাময়িক কোনো ঘটনার আভাস কিষঃ সভ্যকার সাহিত্যগুণ—এর কোনো একটি বৈশিষ্ট্য না থাকলে এসব কাব্যের উল্লেখও এখন নির্থক।

# তৃতীয় পরিচেত্দ

# চৈতন্য-সাহিত্য

( খ্রীঃ ১৫০০—খ্রীঃ ১৭০০ )

"প্রেম পৃথিবীতে একবার মাত্র রূপ গ্রহণ করিয়াছিল, তাহা বাঙ্গলাদেশে—" বাঙ্গা সাহিত্যের স্থবিধ্যাত ঐতিহাসিক পরলোকগত সাহিত্যিক দীনেশ চক্স দেন মহাশয়ের এ কথাটি অনেকেরই কানে অত্যক্তি বলে মনে হবে। কিন্তু কথাটি তাঁর একার নয়, কথাটি সাধারণ বাগুলী হিন্দু নয়-নারীর অধিকাংশের। চৈতল্যদেব তাঁদের অনেকেরই কাছে প্রেমের অবতার; আরও অনেকেরই কাছে মহাভাবের জীবস্ত বিগ্রহ। এই প্রেমোয়াদ সয়্লাসী বাঙালীর জীবনে ও ইতিহাসে যে অপূর্ব প্রেরণা দান করে যান, বাঙ্গা সাহিত্যের ইতিহাসের দিক থেকে তা বিচার করলে চৈতল্যদেবের আবিভাবকে বাঙালীর ইতিহাসের আঠি ঘটনা বলে মানতেই হবে। সম্ভব্ত রবীক্রনাথ ছাড়া আর কেউ বাঙ্গা সাহিত্যকে এমন স্বাই-প্রেরণায় প্রাণবস্ত করে তুলতে পারেননি। তাই একটি পঙ্ক্তি না লিখলেও শ্রীচৈতল্য ইংরেজ-পূর্বযুগের বাঙ্গা সাহিত্যের ইতিহাসের প্রাইটি

### শ্রীচৈতগ্যদেব

প্রীচৈতন্ত ১৪৮৬ প্রীন্টাবের (১৪০৭ শকাবের) নবদ্বীপে জন্মগ্রহণ করেন, ১৫৩৩ প্রীন্টাবের (১৪৫৫ শকাবের) পূরীতে তার দেহাবসান হয়। তাঁর পিতা ছিলেন নবদ্বীপ-প্রবাসী প্রীহটের পণ্ডিত জগন্নাথ মিশ্র, মাতা শচীদেবী। তার এক অগ্রজ বিশ্বরূপ অল্প বয়সেই গৃহত্যাগ করে সন্মাস গ্রহণ করেছিলেন। প্রীচৈতন্তের নাম ছিল বিশ্বস্তর, ডাকনাম ছিল নিমাই। তাঁর গায়ের রঙ ছিল গৌরবর্ণ, তাই তাঁর নাম গৌরাঙ্গ (গোরা)। অসাধারণ মেধাবী নিমাই কিন্তু বাল্যে ছিলেন অত্যন্ত চঞ্চলপ্রকৃতি-বিশিষ্ট; নবদ্বীপের ব্রাহ্মণ পণ্ডিতদের ও টোলের পড়্যাদের ক্ষ্যাপাতে, জালাতন করতে ওন্তাদ। সেদিনের নবদ্বীপ নব্যন্তায়ের পীঠন্থান। এই ছুইু ছেলেই যৌবনে সেথানকার সর্বাত্রগণ্য পণ্ডিত হয়ে উঠলেন। অধ্যাপক রূপে টোলও তিনি খুললেন। নবদ্বীপে তথন বৈষ্ণব ধর্মেরও জ্ঞাগরণ আরম্ভ হয়েছিল, তার ইতিহাস আছে, আর তা চৈতন্ত্র-দেবের সহচরদের দেখেও বোঝা যায়। নিমাই পণ্ডিতের জীবনেও ধর্মের ও আধ্যাত্মিকতার ঢেউ নিশ্বর্থই আগেই লেগেছিল; কিন্তু পিতৃকৃত্য করতে গয়া গিয়ে তিনি যথন ঈশ্বরপুরীর কাছে দীক্ষা গ্রহণ করলেন, তারপর থেকেই তাঁর জীবনে এক নৃতন পর্বের স্থচনা হল।

ভগবংপ্রেমে পাগল হয়ে বিশ্বস্তর তথন নবদ্বীপে শ্রীমন্তাগবত পাঠ, হরিসংকীর্তন প্রভৃতি নিয়ে নেতে উঠলেন। তাঁর ভাবের বয়ায় নবদ্বীপ তথন টলমল করতে লাগল। তাঁর প্রধান সঙ্গী তথন নিত্যানন্দ ও যবন হরিদাস। কিন্তু তথনো চৈতয়েদেবের ভক্তি-জীবনের মাত্র প্রথম পর্ব। তিনি তথনো সন্ন্যাস গ্রহণ করেন নি। এর পরে ২৪ বংসর বয়সে কাটোয়ায় কেশব ভারতীর কাছে সন্ম্যাস গ্রহণ করে নিমাই হলেন "শ্রীক্ষণ-চৈতয়্ম", সাধারণ কথায় 'শ্রীচৈতয়্ম'। তাঁর নবদ্বীপ-লীলার সহচরের। তাঁকেই আরাধ্য এবং অবভার রূপে সাধনার লক্ষ্য বলে গ্রহণ করে নিয়েছিলেন। তাঁরা অনেকেই চৈতয়ের পরবর্তী জাবনলালা, তার রাধাভাবের সাধনা, কৃষ্ণপ্রেমের উজ্জ্বল উদ্ভাস স্বচক্ষে দেখেন নি, সেই লীলার বিশেষ উল্লেখ্ করেণ নি। তাঁদের নিকট গৌরলীলাই প্রধান কথা।

मन्नाम श्रद्ध करत टिज्जारमव भूतीरा यान । वनरा राम ज्यन रेथर क

পুরীতে নীলাচলই হয়ে ওঠে তাঁর প্রধান আসন। অবশ্ব প্রথম দিকে তা ছেড়ে অস্তত তিন-চারবার তীর্থ পর্যটনেও তিনি বেরিয়েছিলেন, তাতে ছ বছর কেটে যায়। প্রথমবার তিনি দাক্ষিণাত্য, মহারাষ্ট্র ও গুজরাট ভ্রমণ করেন। দিতীয়বারে তাঁর লক্ষ্য ছিল বুন্দাবন। কিন্তু শান্তিপুর, গৌড় ও রামকেলি হয়ে তিনি ফিরে আসেন। এই রামকেলিতেই তথন তাঁর সংস্পর্শে আসেন স্থলতান হুসেন শাহের মন্ত্রী 'দ্বীর থাস্' স্নাতন ও 'সাকর মল্লিক' রূপ। এই তুই ভাই বৈষ্ণব ইতিহাসের তুই অপরাজেয় ভক্ত পণ্ডিত, বুন্দাবনের গোস্বামীদের মধ্যে শীর্ষস্থানীয় তুই গোস্বামী। শ্রীটেততার সঙ্গে সাক্ষাতের পর তাঁরাও সন্ন্যাস গ্রহণ করেন। এরপরে শ্রীটেততার যথন তার্থযাত্রা করলেন তথন ঝাড়থও (ছোটনাগপুর) হুয়ে অরণ্যময় পথে গেলেন। কানী, মথুরা প্রভৃতি বড় বড় তীর্থ গাঁর পথে পড়ল; সাধু, সন্ন্যাসী, পণ্ডিত, দার্শনিক সকলের সঙ্গে পথে পথে তাঁর প্রথমর্ম নিয়ে কত বিচার হল। প্রয়াগে তার সঙ্গে আবার সাক্ষাৎ হুয় রূপের; আর প্রত্যাবর্তনের পথে কানীতে স্নাতন তাঁর সঙ্গে মিলিভ হন।

এই তীর্থপর্যটনের ফলে ভারতবর্ষের বিরাট জীবনের সঙ্গে শুধু শ্রীচৈতন্ত-দেবেরই যে পরিচয় ঘটল, তা নয়। তাঁর জীবন ও প্রেমধর্ম ঘথন সমস্ত সমস্যাময়িক বাঙালী জীবনকে প্রেরণা দান করল তথন সাধারণ ভাবে সেই বাঙালীও ভারতের প্রাণকেন্দ্রের সঙ্গে আপনার ঘোগ স্থাপন করল, বাঙালীর দৃষ্টি প্রাদেশিকতার গণ্ডি ছাড়িয়ে গেল। এ ব্যাপারে চৈতন্তদেবের জীবনই হল তাদের প্রথম যোগস্তা, আর তাঁর পরে সে স্তা অবিচ্ছিন্ন রাথলেন বৃন্দাবনের গোসামীরা। তাঁরাই হয়ে ওঠেন গৌড়ীয় ভক্তিধর্মের প্রধান প্রণেতা ও পরিচালক।

কিন্ত প্রীচৈত তোর তীর্থ-পর্যটনের পর্ব শেষ হয়ে এসেছিল। এর পরে জীবনের শেষ আঠার বছর শ্রীচৈত তা আর পুরী ছেড়ে কোথাও যান নি। রথযাত্রার সময় তাঁর বাঙালী ভক্ত ও অত্যচরবৃদ্দ আনেকে পুরীতেই আসতেন। সমস্ত সময়টা অতিবাহিত হত শ্রীকৃষ্ণলীলার কীর্তনে, গানে, প্রবল প্রেম-উচ্ছাসে। দিনের পর দিন তাঁর জীবন কৃষ্ণ-প্রীতিতে উদ্বেল হয়ে উঠত। শেষের কয়েক ২২সর তাঁর প্রায়ই বাহজ্ঞানও থাকত না, ক্ষণে ক্ষণে তিনি শ্রীকৃষ্ণের মিলন-বিরহ্ম কল্পনার বিহরল বিবশ হয়ে পড়তেন। এই দিব্যোমাদ অবস্থাই তাঁর

অস্কালীলা, এ সময়ে 'গুন্<u>জীরা</u>'য় সময় কাটত তাঁর। স্বাভাবিক মন্থা-দেহ ও মনুখা-প্রাণ এই প্রবল স্নায়বিক উত্তেজনায় ক্ষয় হয়ে যাবার কথা, সম্ভবত তা যাচ্ছিলও। কিন্তু একথা বললে ভূল হবে না যে, সত্যাই প্রেম গেদিন রূপ গ্রহণ করেছিল, আর তা এই বাঙালী সন্ন্যাসীরই মধ্যে।

৪৮ বংসর বয়েস পুরীতে শ্রীচেতন্তের তিরোভাব ঘটে। কিন্তু কোথায় এবং কি ভাবে এই মহাপ্রেমিকের দেহাবসান হল, তার সঠিক উল্লেখ পাওয়া যায় না। পুরীতে রুফল্রমে সমৃদ্রের নালজলে তিনি রাাপিয়ে পড়েন, এই হল স্থপ্রচলিত কাহিনী। রথযাত্রার সময় নৃত্যকালে পায়ে তিনি আঘাত পান, আর তাতেই তাঁর দেহাবসান হয়, এ হল আরেকটি ক্ষুদ্র বিরুতি। আসল কথা, বহু পূর্বেই 'মহাপ্রভূ' অবতার বলে ভক্ত-সমাজে গৃহীত হয়েছেন। সেকালে কেন, এখনও যে এদেশ অবতারের দেশ। কাজেই তাঁর মৃত্যুর কথা আর ভক্ত-সমাজ আলোচনাই করেন না, তা তাঁর দেবলীলার চূড়ান্ত রহস্তা।

সামাজিক পরিবেশ: এই হল চৈত্যুদেবের জীবনীর রূপ-রেখা; আর গ্রাস্ট্রীয় ১৪৮৬ থেকে গ্রীস্ট্রীয় ১৫৩৩ এই হল চৈতন্তাদেবের জীবন-কাল। চৈতন্তের ব্লোকালেই খ্রীঃ ১৫০৩-এ হুদেন শাহ্ গৌড়ের স্থলতান হন, তাঁর পুত্র মুগরং শাহ রাজত্ব করেন **আ: ১৫৩**০ অব পর্যন্ত। মধ্যযুগের বাঙ্লার ইতিহাসে এটি দ্র্বাপেক্ষা গৌরবের কাল। বাঙ্লা দাহিত্যের ভাগ্যাকাশে হুসেন শাহ ও মুদরং শাহ্ দুই উজ্জন নক্ষত্র। রাজনৈতিক ও সমাজনৈতিক প্রেক্ষাপটে তার পূর্বেই নৈশান্ধকার লঘু হয়ে আসছিল। অর্থাৎ এথানে সেথানে নুসলমান শাসকর্গণ হিন্দুর উপরে অত্যাচার করলেও বিজেতার সেই ধর্মগত উগ্রতা তথন আর নেই। অন্তত স্থলতান ও শাসকবর্গ পুরাতন হিন্দু শাসকবর্গকে সমাদর করতে প্রস্তুত। হিন্দু কারিগর, কর্মচারী প্রভৃতি সাধারণ লোকদেরও তাঁরা উৎপীড়ন করতে ব্যস্ত নন । মালাধর বৃস্তুর মতো, সনাত্র রূপ প্রভৃতি অভিজাতেরা স্কচ্<del>নেই</del> রাজনরবারে উচ্চপদে আর্চু। এক কথায়, উপরতলার হিন্দু সমাজ ও উপরতলার মুসলিম সমান্ত্রও অনেকটা পরস্পরের সন্নিকট হতে চলেছে। তার ফলে, পরাগল থাঁর মতো উচ্চবর্গের মুসলমানরাও বেমন রামায়ণ মহাভারত প্রভৃতির পাঁচালী গান শুনছিলেন, উচ্চবর্গের হিন্দুরাও তার চেয়ে বেশি ফার্সী, আরবী প্রভৃতি পড়ে রাজদরবারের মেচ্ছ-আচার কিছু-না-কিছু গ্রহণ করছিলেন।

হিন্দুর সাংস্কৃতিক প্রতিরোধ তথনই আবার শাস্ত্রচর্চ। করে, নৃতন দর্শন, শ্বৃতি প্রভৃতি প্রণয়ন করে হিন্দু উচ্চবর্ণকে আত্ম-মর্যাদায় আস্থাশীল করে তুলছে। এই ছিল শ্রীচৈতত্তের আবিতাব কালে বাঙালী স্মাজের অবস্থা) মিলিত বাঙালী হিন্দু-ম্সলমান স্তরের নয়, বরং সেই নব-জাগ্রভ প্রতিরোধাত্মক সংস্কৃতির প্রাণ-পুরুষ হয়ে উঠলেন শ্রীচৈতত্তদেব আর তাঁর বৈষ্ণব-মণ্ডলী।

অগুদিকে একটা কথা স্মরণীয়—চৈতগুদেবের তিরোধানের (১৫৩৩ খ্রী:) সময়ে পাঠান রাজত্ব তুর্বল। সেই তুর্কী ঔদ্ধত্য আর ছিল না, কিন্তু ছিল ত্বল রাজ্বে ডিহিদার, ইজারাদার প্রভৃতি সামস্ত প্রভূদের অত্যাচার—থাজন। আদায়ের পীড়াপীড়ি, হুর্বলের প্রতি প্রবলের পীড়ন। মুসলমান সামস্করা স্বভাবতই গে উৎপীড়ন চালাত ধর্মের নামে; বিজয়ী বলে আর নয়, সামস্ত-প্রভূ বলেই। কিন্তু ১৫৭৫-৭৬ খ্রীস্টাব্দে মোগলেরা বাঙ্লা দেশ অবিকার করে ;—অবশ্য বাঙ্লা দেশকে সম্পূর্ণ সেই কেন্দ্রীয় শাসনের তলায় আনতে আনতে আকবরের রাজ্জ প্রায় শেষ হয়—অর্থাৎ সপ্তদশ শতকের প্রারম্ভ থেকে মোটের উপর বাঙ্লা দেশে সামস্ত শক্তির উপদ্রব হ্রাস পায়। ততদিনে, একেবারে উত্তরাপথ থেকে শাসকবর্ণের যে-সমন্ত মুসলমান কর্মচারী আসতেন তারা ছাড়া অক্সান্ত মুসলমান ছোট বড় সকলেই বাঙ্লা-ভাষা বাঙালাই হয়ে গিষেছেন। বিজিত-বিজয়ীর যে বিরোধকে আশ্রয় করে শাসিত হিন্দুর প্রতিরোধ (১৩শ-১৫শ শতকে) সাংস্কৃতিক প্রতিরোধ রূপে মুর্ত হ্যেছিল, তা যথন সার্থক হল (১৬শ ও ১৭শ শতকে ), তার পূর্বেই সেই বিজেতা-বিজিত বিরোধ হ্রাস পাচ্ছিল, এথন (১৭শ শতকে) তা বিলুপ্ত হল। সাংস্কৃতিক প্রতিরোধও সার্থক হয়েই এ সমবে এখন বিরোধ মন্দীভূত, অনেকটা নিরর্থক হয়ে উঠল। কারণ শাসকশক্তি তথন শাসিতের সাংস্কৃতিক পথ মৃক্ত করে দিয়েছে। অষ্টাদশ শতকে এসে তাই মোগল শাসন ও তার দরবারী কায়দা-কাতুন বিস্তারের প্রশস্ততর পথ পেল। বাঙ্লা দাহিত্যের চৈততা যুগ ( খ্রী: ১৫০০-খ্রী: ১৭০০ ) অপেক্ষাকৃত নিরুপদ্রব সাংস্কৃতিক বিকাশের যুগ—যদিও বৈফাব প্রেরণা ছিল প্রতিরোধের প্রেরণ। আব সে প্রতিবোধ রাঙ্গনৈতিক নয়, আধ্যান্মিক ও সাংস্কৃতিক।

মধ্যযুগে উত্তর ভারতে, পারস্থে, ইউরোপে ও অনেক দেশে এরপ আধ্যাত্মিক ভাবাপন্ন সাধক-সম্প্রদায় ও তাঁদের ধর্মগুরুদের আবির্ভাব দেখা যায়, এটা শ্বিক নয়। কারণ, তথন সমাজ সামস্ত যুগের কঠিন নিগড়ে বাঁধা ছিল। সেই বন্ধনের জালা তারই মধ্যে কথন কথন অতি-সংবেদনশীল চিত্তে অসহ্ছ হয়ে উঠত। তাঁরা দেদিনের শ্রেষ্ঠ মান্তম, অচেতন বিদ্রোহী। তাঁদের সেই বিদ্রোহ তথনকার দিনে স্বাভাবিক ভাবেই রূপ গ্রহণ করত ধর্মগত কোন আবরণের আড়ালে—তাতে অনেক সময়ে বাস্তব রাজশক্তি ও সমাজশক্তির কঠোর শাসন এড়িয়ে যাওয়া যেত, অনেক সময়ে শাসকশক্তির অত্যাচার সইতেও হত না। অবশু বিদ্রোহটা বাস্তব ক্ষেত্রেও যে একেবারে প্রভাব বিক্যার করত না তা নয়। যথন সামস্ত যুগে সমস্ত সমাজই ছিল থাক-থাক করে ভেদের নীতিতে সংগঠিত—তথন এই আধ্যাত্মিক সামা ও মরমিয়া প্রেমভক্তিবাদ মান্ত্রের মান্ত্রে ভেদের রেগাটাকে না। এই আধ্যাত্মিক অভেদবাদ বাস্তব জীবনেও মান্ত্রের মান্ত্রের ভেদের রেগাটাকে মৃছে কেলতে চাইত। তাদের অভ্নতররা প্রায়ই আসত জনসাধারণ থেকে। আর তার জন্মই প্রায় দেশেই এই ধর্মগুরুও তাঁদের মণ্ডলী বাজশক্তির হাতে নির্ঘাতিত হয়েছেন। একথা বিশেষ করে সত্য পারস্তের স্বফী সাণকদের সম্বন্ধ ও ভারতের নানক-শিল্য শিথদের সম্বন্ধ।

**চৈত্রসাদেবের দানঃ** মধ্যযুগের সাধকদের সম্বন্ধে যে কথা সত্যা, তা শ্রীচৈত্ত্যদেবের সম্বন্ধেও স্তা-প্রেমধর্ম সম্বন্ধে তাঁর যে মতবাদ ত। হল সামস্ত যুগের মতাদর্শের বিষ্ণন্ধে একটা প্রক্রিবাদ, কিন্তু সামস্তযুগের মতাদর্শ থেকে সম্পূর্ণ মক্তও নয়। তা সামন্ত সমাজ-ব্যবস্থাকে সম্পূর্ণ স্বীকার করে না, অথচ সে ব্যবস্থাকে সম্পূর্ণ উল্টে দিতেও প্রস্তুত নয়। চৈতগ্যদেব মুসলমান-শাসিত হিন্দু দমাজের সাংস্কৃতিক প্রতিরোধের প্রবক্তা হিসাবে সদাচারী, হিন্দু সমাজধর্মের পক্ষপাতী; জাতিভেদেঃ বিক্লেও তিনি প্রত্যক্ষত দণ্ডায়মান হন নি। কিন্তু সামন্ত যুগের অন্তুদার মতাদর্শকে অস্বীকার করেই তিনি প্রচার করলেন—জীবে দয়া, ঈশ্বরে ভক্তি, বিশেষ করে নাম-ধর্ম, নাম-সংকীতন। এই অধিকার-ভেদের দেশে কৃষ্ণ নামে আবাদ্ধণ-চণ্ডাল সকলেরই অধিকার, এই একক সাধনার দেশে সকলের সমবেত সংকীর্তন নবদ্বীপের পথে পথে, পুরীর রথাগ্রেও দকল জাতের মাতুষ নিয়ে প্রেমের প্রমোৎস্ব—দেখানে যবন হরিদাস পর্যন্ত তার পরম অন্নগ্রহভাজন সহচর,—এসব চৈত্তাদেবের মহৎ সংস্কার-প্রয়াসেরই প্রমাণ। এদেশে, এ সমাজে—সে যুগের তুলনায়,—নিশ্চয়ই এই সাধনাদর্শ ও সাধন-প্রয়াসকে আমরা আজকের প্রচলিত ভাষায় 'গণতান্ত্রিক' বলতে পারি— <sup>্ব</sup>দিও তারাষ্ট্রশক্তির সম্বন্ধে নিরপেক্ষ, সমাজ্বশক্তিকেও তা অস্বীকার করজে ব্যস্ত নয়। এ হিসাবে বৃদ্ধদেবের সঙ্গেই চৈতগ্রদেব তুলনীয়, ত্ব'জনেই সমাজের মহৎ সংস্কারক, তবে বিপ্রবী নন, বিদ্রোহীও পুরোপুরি নন।

মধাযুগের সাধারণ অক্যান্ত সাধকগুরুর মতো শ্রীচৈতন্তদেবেরও ভূমিকা ছিল প্রধানত সংস্কারকের, ভাববাদী বিদ্রোহীর। কিন্তু বাঙালী সমাজে তাঁর নিজম্ব একটি ভূমিকা ছিল, তাও আমরা এখানে দেখতে পাই। বাঙালী শাসিত শ্রেণীর সাংস্কৃতিক প্রতিরোধকে তিনি সার্থক রূপ দান করেন-একদিকে অভিজাতদের মধ্যে মেচ্ছাচার রোধ করে, অন্তদিকে জনসাধারণকে সংকীর্তন ও নামধর্মের সাহায্যে প্রেমধর্মে সমান অধিকার দান করে। আর তৃতীয়ত এইভাবে হিন্দু সমাজের উচ্চ ও নিম বর্গকে এক ধর্মাচরণে ও ভাবাদর্শে পরস্পারের স্থামকট করে শ্রীচৈতন্যদেব এক আত্মীয়-ভাবাপন্ন হিন্দু সমাজ গড়ে তুলতে সহায়তা করেন :- এবং দেই সমাজের মন থেকে আগেকার অমুষ্ঠান-বাহুল্য কতকটা বিদ্রিত করেন, সাধারণ ভাবে সেই মনে জাগিয়ে তোলেন সমকালের প্রতি একটা মমতা (তাই চৈতন্ত-ভক্তের কথা হল, প্রণমহ কলিযুগ সর্বযুগ সার), মানুষের একটা মূল্যবোধ ( তুচ্ছতম মানুষও 'মূচি হয়ে শুচি হয় যদি ক্লফ ভজে' )। এই সাংস্কৃতিক-সামাজিক জাগরণে বাঙালীর চেতনা সাহিত্যে, সঙ্গীতে, দর্শনে নানাদিকে অপূর্ব ভাবৈশ্বর্ষে মূর্ত হয়ে উঠল। কিন্তু বাঙালীর এই জাগরণ সম্পূর্ণ জাগরণ নয়, কারণ বাস্তব জীবন ও বৈষয়িক উত্যোগ-প্রয়াস এবং রাজনৈতিক ক্ষেত্র থেকে দুরে সীমাবদ্ধ কয়েকটি ক্ষেত্রেই এই জাগরণ আবদ্ধ ছিল। তবু এই জাগরণ এক পরম মহোৎদূব, আর সাহিত্যে ম্থাত তা প্রীচৈতক্সদেব ও তাঁর ज्या देवश्ववमधनीय नाम ।

#### বৈষ্ণব-মহাজনমণ্ডলী

এই বৈশ্বব-মণ্ডলী চৈতন্যদেবের জীবিত কাল থেকে আরম্ভ করে প্রায় একশত বংসর বাঙালী সমাজকে প্রাণরস ধূর্নিয়েছেন। তার পরেও তাঁদের ধারা অব্যাহত থাকে। আজও বাঙালী বৈশ্বব-সমাজে পণ্ডিত, মনস্বী ও ভাবুকের অভাব নেই। কিন্তু কালের নিয়মে তাঁদের ধারা ক্রমে গভারুগতিক হয়ে পডে। জীবস্ত কাল এগিয়ে গিয়েছে, তাতে তাঁদের বাণী আপনার দান যুগিয়ে সার্থক হয়েছে, কিন্তু ক্রমে নিঃশেষিত্ত হয়ে গিয়েছে। অস্তত সাঁহিত্য হিসাবে ১৭০০ জীকটানের পরে বৈশ্বব প্রেরণা আর তত স্কেট্রশালিনী

রইল না। রাজনৈতিক ও সামাজিক পরিবেশও তথন পরিবর্তিত হয়ে যাচ্ছে।

শীচৈতন্তের নিজ পারিষদ্দের মধ্যে এমন অনেক পণ্ডিত ও মনীষী ছিলেন বাঁরা যে-কোনো যুগে তাঁদের অধ্যাত্ম-প্রতিভার জন্ম বা পাণ্ডিত্যের জন্ম নমস্থ হতেন। বাঙ্লার সাংস্কৃতিক জাগরণ ঠাঁর সমকালে যে কোন্ স্তরে পৌছেছে, শ্রীচৈতন্তের মতোই এঁদের আবিভাবও তার প্রমাণ। এই মহা-প্রতিভাশালী ভক্ত-মণ্ডলীর মধ্যে অনেকে তাঁদের কাব্যা, দর্শন ও ভক্তিবাদের অলহার-শাল্প প্রণয়ন করেছেন সংস্কৃত ভাষায়; বৈশ্বর ধর্মের অনেক মূল গ্রন্থই সংস্কৃতে রচিত। কারণ, প্রেমধর্মটা ভারতীয় পণ্ডিক সমাজের নিকট প্রতিষ্ঠানা করলে চলে না, আর সেই পণ্ডিত সমাজের সাংস্কৃতিক ভাষা সংস্কৃত। এসব সংস্কৃতে-রচিত সাহিত্য বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাসে আলোচ্য নয়। কিছ এ স্বের মধ্যে কোনো কোনো মূল গ্রন্থ সংস্কৃত থেকে বাঙলায় অনুদিত হয়েছে। তা ছাড়াও বাঙ্লায় রচিত বৈশ্বর সাহিত্যও এই সব মূল শাল্পের দ্বারা প্রভাবিত, সে হিসাবে এরকম কোনো কোনো মূল গ্রন্থের উল্লেখ না করলেই নয়। আর, যে মহাজনরা এসব গ্রন্থের রচিয়িতা ও বৈশ্বরমণ্ডলীর পরিচালক, তাঁদেরও কিছুটা পরিচয় এই কারণে বাঙ্লা সাহিত্যের পাঠকদেরও গ্রহণ করতে হয়।

শ্রীচৈতক্যদেবের নিজ পারিষদ্দের মধ্যে প্রধান ছিলেন অবৈত আচার্য আর নিত্যানন্দ ও যবন হরিদাস। চৈতক্তের জন্মকালের পূর্বেই অবৈত আচার্য পঞ্চাশ বৎসর উত্তার্গ হয়ে গিয়েছেন, মহাপ্রভুর তিরোধানের পরেও তিনি জীবিত ছিলেন। তিনিও শ্রীহট্রে এক পণ্ডিতের পূরে। তাঁর হুই পত্নী, শ্রীদেবী ও সীতাদেবী আচার্য ও সীতাদেবীর জীবন-কথা বাঙ্লা সাহিত্যেও স্থান পেয়েছে। নিত্যানন্দের স্থান বাঙ্লার বৈষ্ণব সমাজে মহাপ্রভুর পরেই। তিনি ছিলেন বয়েজের্ছি, তিনি সন্মাসও গ্রহণ করেছিলেন শ্রীচেতক্তের পূর্বেই, জীবিতও ছিলেন মহাপ্রভুর তিরোধানের পরে। কিন্তু চৈতক্তদেবের নির্দেশমতো সন্মাস ত্যাগ করে তিনি দেশে এসে দারপরিগ্রহ করেন, প্রেমধর্ম প্রচারে ব্রতী হন। তাঁর হুই পত্নী, বস্থধা দেবী ও জাহ্নবী দেবী হুই ভন্নী। নিত্যানন্দের প্রে বীরচক্ত নিত্যানন্দের পরে বাঙ্লার বৈষ্ণব সমাজের নেতৃত্ব গ্রহণ করেন। এ বিষ্ণবর্ণের মধ্যে পড়েন তিনজন শ্রেষ্ঠ কবি—বলরামদাস, বৃন্ধাবন্ধাস,

জ্ঞানদাস। বাঙ্লা সাহিত্যে তাই নিত্যানন্দ-শিশ্যদের প্রেরণা প্রচুর ফলদায়িনী হয়েছে।

ভক্ত হিসাবে হরিদাসের তুলন। নেই। তিনি জন্মেছিলেন মুসলমানের ঘরে, কিন্তু শুধু এক মুসলমানী জন্ম ছাড়া কোরাণ-হাদিস-সম্মত আচরণের কোনো চিহ্ন তাঁর ছিল না। তাঁকে নিয়েই নবদ্বীপের মুসলমান-সমাজের সঙ্গে চৈতন্ত-মণ্ডলীর কলহ দেখা দেয়; নীলাচলে তিনি ছিলেন মহাপ্রভুর সঞ্চা।

এই তিন প্রধান পারিষদ্ ছাড়া নবদ্বীপ-লীলায় শ্রীচৈতত্যের অহ্য প্রধান অমুচব ছিলেন শ্রীবাদ পণ্ডিত, মুরারি গুপ্ত (কড়চাব লেখক), মুকুন্দ দন্ত, বাস্থানেব দন্ত, নয়নানন্দ মিত্র, বাস্থানেব ঘোষ (পদকর্তা) ও তাঁর ভাই জগদানন্দ পণ্ডিত প্রভৃতি। এই সঙ্গেই উল্লেখযোগ্য শ্রীখণ্ডের বৈষ্ণবমণ্ডলীর কথা,—যেমন, নরহরি সরকার (পদকর্তা) ও তার আতৃম্পুত্র রঘুনন্দন। এরা শ্রীচৈতহা-পূজারও প্রধান প্রবর্তক। এ দেব শাখায় উদ্ভূত হন লোচন দাস, কবিরঞ্জন, 'কবিশেথর রায়' (দেবকীনন্দন সিংহ) প্রভৃতি প্রধান কবিরা।

পুরীতে মহাপ্রভুর অন্কচরদের মধ্যে উল্লেখযোগ্য স্বরূপ দামোদর ( অধুনাল্পু সংস্কৃত শ্লোক বা কডচা রচনা করেন), রায় রামানন্দ, গদাধর পণ্ডিত, সার্বভৌম ভট্টাচার্য, রঘুনাথ দাস প্রভৃতি। রঘুনাথ দাস সপ্তগ্রামের এক ধনী গোস্থামীর ? পুত্র, আবাল্য ভক্তি-পিপাগায় উদ্গ্রীব। গৃহত্যাগ করে পুরীতে এসে তিনি চৈতল্যদেবের শরণ নেন। মহাপ্রভুর তিরোধানের পরে তিনি বৃন্দাবনবাসী হলেন, সেখানে তিনি 'ষড়্গোস্বামীর' অন্যতম রূপে গণ্য হন।

#### বৈষ্ণব আন্দোলন

চৈতভাদেব কোনো সম্প্রদায় গঠন করে যান নি, কিন্তু তাঁর জীবিতকালেই তাঁকে কেন্দ্র কবে একাধিক বৈষ্ণব মতবাদ ও বৈষ্ণব-মণ্ডলী গঠিত হয়ে উঠেছিল। শাস্ত্রবিহিত ভক্তিবাদ বা 'বৈধী ভক্তির' পরিবর্তে চৈতভা-ভক্তরা 'রাগাস্থুগা ভক্তিকেই' শ্রেষ্ঠ সাধনা বলে গ্রহণ করেন। নবন্ধীপের বৈষ্ণবদের নিকট চৈতভাই হন স্থাং ভগবান্। শ্রীথণ্ডে বৈষ্ণবদের নিকট ঘেমন শ্রীকৃষ্ণ ও গোপিনীরা তেমনি চৈতভাই আবার 'পরম নাগর', আর ভক্তরা 'নাগরী'। শ্রীচৈতভার তিরোধানের পরে অবৈত আচার্যকে আশ্রয় করে গড়ে ওঠে এক বৈষ্ণব শাখা; গদাধরের নেতৃত্বে গড়ে ওঠে 'গৌর পারম্যবাদ' বা গৌরাক্স

পূজার সম্প্রদায়; এবং নিত্যানন্দের নেতৃত্বে যারা গঠিত হল ভাদের মধ্যে যোল শত নেড়ানেড়ীরাও ছিল—যারা ছিল বিলুপ্ত-প্রায় বৌদ্ধ ( সহজিয়া ) তান্ত্রিক সম্প্রাদায়ের মান্ত্র্য । ( ক্রষ্টব্য—ভাঃ বিমানবিহারী মজুমদার প্রণীত 'চৈতক্যচরিতের উপাদান')। বোঝা যায়, সহজিয়া তান্ত্রিক মণ্ডলীগুলির পক্ষে চৈতক্য সম্প্রদায়ের দার প্রথম থেকেই উন্মৃক্ত ছিল। শ্রীথণ্ডের বৈষ্ণব মতবাদেও সহজিয়া প্রভাব দেখা যায়, আর নিত্যানন্দের নামে তে। সহজিয়ারাই বৈষ্ণবদের এক রহস্তম সম্প্রদায় ( বৈরাগী ) হয়ে ওঠেন। 'প্রকৃতি-সাধনা', 'পরকীয়াতত্ব' প্রভৃতি বৈষ্ণব সমাজের মতবাদের মধ্যে তাই সহজেই অক্লীকৃত হয়।

এই সব নানা শাখা লুপ্ত হয় নি। কিছু গৌড়ীয় বৈষ্ণবধর্মের প্রতিষ্ঠা করন্ত্রেন বুলাবনের বড়্-গোষামীরা। ভক্তিশান্ত্রে স্থপিন্তিত, বৈরাগ্য-বাদী পরম ভক্ত এই গোষামীরা বাঙ্লার এই সব শাখা থেকে দৃরে ছিলেন। বুলাবনে বসে বামান্ত্রজ ও মাধন সম্প্রদায় প্রভৃতি অভাত্ত ভক্তমগুলীর পরিবেশে তাঁরা নিজেদের মত, তত্ত্ব ও সাধন-পদ্ধতি প্রণীত করলেন ( এবিষয়ে প্রইব্য ডাঃ স্থশীলকুমার দে'র Early History of the Vaishnava Faith and Movement in Bengal); শ্রুতি-পুরাণ, বিশেষ করে ভাগবত ও ভক্তিশাস্ত্রের উপরে তা প্রতিষ্ঠিত হল। সেই মতেও প্রীচৈত্ত্য ক্ষেত্রেই অবতার; কিছ্ক প্রীকৃষ্ণ ও বুলাবনের ব্রজ্ঞলীলাই হল তাঁদের নিজেদের তত্ত্ব, দর্শন, কাব্য, নাটকের প্রধান প্রতিপাত্য। 'রাগান্ত্রপা ভক্তিই' অবশ্য এই সাধনারও প্রধান পথ; কিছ্ক আচারে-নিয়মে শাস্থোক্ত সদাচার, ( এবং শাক্ত ও ভাছিক আচারের বিরোধী) শুদ্ধাচারই গোষামীরা প্রতিষ্ঠা করলেন—বাঙালী বৈষ্ণব সমাজ ক্রমে প্রধানত এই গোষামীরা প্রতিষ্ঠা করলেন—বাঙালী বৈষ্ণব সমাজ ক্রমে প্রধানত এই গোষামীনার প্রতিষ্ঠা করলেন—বাঙালী বৈষ্ণব সমাজ ক্রমে প্রধানত এই গোষামীদেরই প্রণীত ও প্রচারিত বৈষ্ণব ধর্মেই সংগঠিত হয়। অবশ্য 'রাগান্থপা ভক্তি'ই তাঁদের স্পষ্ট-প্রয়াসকে কাব্যশ্রীতে মণ্ডিত করে তোলে—চৈত্ত্যদেবের নাম সমন্ত যুগের উপর অন্ধিত করে দেয়।

## বৃন্দাবনের ষড়্গোস্বাসী

বৃন্দাবনের এই ষড়গোস্বামীর মধ্যে সনাতন ও রূপ তুই ভাই; বৈষ্ণব-ধর্ম প্রচারে তাঁরা জীবন উৎসর্গ করেন, বৈষ্ণবশাস্ত্র রচনাই হয়ে ওঠে তাঁদের জীবনের মহাব্রত। এঁদের পাণ্ডিত্য ও প্রতিভাগ্ন গৌড়ীয় বৈষ্ণব-ধর্ম বৃন্দাবন থেকে বাজপুতানায়, পাঞ্চাবে, সিন্ধুদেশেও বিস্তার লাভ করে। ভারতবর্ষের সংর্মে

বাঙালীর মানসিক যোগও এঁরা স্থান্ট করেন। অবশ্য মোগল রাজস্ব বাঙ্লাধ্য দেশে স্থাপিত হলে পর ( খ্রীঃ ১৫৭৫-৭৬ ) এই যোগের পথ আরও অবাধ হয়। রূপ ও গনাতন বহু সংস্কৃত গ্রন্থের রচিয়িতা। রূপ গোস্বামীর 'ভক্তিরসামৃতিসিরু' ও 'উজ্জ্বনীলমণি' বৈষ্ণব রগণাস্ত্রের প্রধান গ্রন্থ। এঁদের লাতৃপুত্র জীব রন্দাবনের তৃতীয় গোস্বামী, তিনি সংস্কৃতে বহু দার্শনিক গ্রন্থের প্রণেতা। অতা গ্রোস্বামী গোপাল ভট্টের 'হরিভক্তিবিলাস' শাস্ত্রোক্ত আচার-নিয়মের উপর বৈষ্ণব-জীবন গঠনের নির্দেশ দেয়। অতা তৃজন বৃন্দাবনের গোস্বামী হলেন রঘুনাথ ভট্ট ও রঘুনাথ দাস; এই তিন জন বৃন্দাবনের গোস্বামী হলেন রঘুনাথ ভট্ট ও রঘুনাথ দাস; এই তিন জন বৃন্দাবনের গোস্বামী করেন, গোড়ীয় বৈষ্ণব সমাজের প্রতিষ্ঠা সেখানে অপ্রতিহত করে তোলেন, আর গোস্বামীদের রচিত বৈষ্ণব শাস্ত্রও বাঙ্লা দেশে প্রচারের ব্যবস্থা করেন। বাঙালী বৈষ্ণব-সমাজের ক্লফ্লীলার দর্শন ও তত্ব যোগান এই বৃন্দাবনের গোস্বামীরা;—সেই তুলনায় নবদ্বীপের ও শ্রীথত্তের চৈতত্য-পূজারী ভক্তরা বাঙ্লা দেশে তভটা প্রভাব বিস্তার করতে পারেন নি।

#### দিতীয় পর্যায়ঃ শ্রীনিবাস-নরোত্তম-খ্যামানন্দ

ষড় গোস্বামীর উত্তরাধিকার লাভ করেন শ্রীনিবাস-নরোত্তম-শ্রামানন্দ প্রম্থ মহাজনের।। এঁদের জাবনকাল বোড়শ ও সপ্তদশ শতাব্দার সন্ধিক্ষণ, অর্থাৎ শ্রীচৈতত্যের আবির্ভাবের প্রায় একশত বংসরের মধ্যে,—মোগল সাম্রাজ্য তথন স্থাপিত হচ্ছে। এঁদের প্রচাবিত বৈষ্ণব-ধর্মে বাঙ্লা দেশ আবার নতুন কবে ভেসে গেল; হরিনাম সংকার্ভনে আর বৈষ্ণবদের মহোৎসবে দেশ গেল ছেয়ে।

এই তিন জনের মধ্যে প্রধান স্থান লাভ করেছেন অবশ্য শ্রীনিবাস আচার্য। বৈষ্ণব সমাজে তিনি শ্রীচৈতত্যের দ্বিতীয় অবতার বলে কল্পিত হ্রেছেন; অপর হ'জনে গণ্য হ্রেছেন অবৈত ও নিত্যানন্দ বলে—অবতারের পুনরাবৃত্তি-কল্পন। এ দেশের ভক্ত সমাজের এরপই একটা ছ্রারোগ্য ব্যাধি। সাহিত্যে শ্রীনিবাস ছই একটি পদ ভিন্ন বিশেষ কিছু দান করেন নি। কিন্তু পাণ্ডিত্যে, আধ্যাত্মিকতায় ও ব্যক্তিত্বে অগ্রগণ্য বলে তাঁর খ্যাতি ছিল—তা যাচাই করবার উপায় এখন আর নাই। বৃন্দাবনের গোস্বামীদের নিকট তিনি শিশ্বত্ব গ্রহণ করেন, তাঁদের কাছে বৈষ্ণবত্ব সম্বন্ধে শিক্ষাও গ্রহণ করেন। সেইখানেই নরোত্তম ও শ্রামানন্দের সন্দেও তাঁর মিলন হয়। কথিত আছে, শ্রীনিবাসই বিষ্ণুপুরের

রাজা বীর হাষীরকে বৈষ্ণব ধর্মে দীক্ষিত করেন। এ বিষয়েও একটা কাহিনী আছে। বৃন্দাবন থেকে তিনি বাঙলায় ফিরছিলেন এক সিন্দুক বৈষ্ণব শাস্ত্রগ্রন্থ জীব গোষামী সে সব প্রচারের ভার তাঁর উপর অর্পন করেছিলেন। কিন্তু পথে বিষ্ণুপুবের নিকট জকলে রাজার অস্কুচর দস্থারা সেই সিন্দুক লুঠনকরে। তারই মধ্যে ছিল রুফ্ডদাস কবিরাজের অম্লা মহাগ্রন্থ 'শ্রীচৈতত্যচরিতামতে'র পাণ্ডলিপি। বলা হয়, বৃদ্ধ লেথক কবিরাজ গোষামী এই পুথি অপহরণের সংবাদ শুনে ভগ্নহুদ্ধে বৃন্দাবনে প্রাণত্যাগ করেন। কিন্তু শাস্ত্রগ্রন্থলি উদ্ধার না করে শ্রীনিবাসও ছাড়বেন না। এই স্ব্রেই তার সঙ্গে রাজা হাষীরের পরিচয় হল; আর হাষীর শেষে তাঁর শিশ্রত্ব গ্রহণ করলেন। বিষ্ণুপুর বাঙ্লায় বৈষ্ণব-ধর্মের এক প্রধান কেন্দ্র হয়ে ওঠে। এই সব কাহিনী কতটা সত্য তা বলা যায় না, তবে কালক্রমে শ্রীনিবাসের ও তাঁর কল্যা হেমলতা দেবীর শিশ্ব-প্রশিশ্বরা ছড়িয়ে পড়েন সমস্ত পশ্চিম বাঙ্লায়। আর শিশ্ব বলে নিশ্বই গুকুর মহিমাও পরিব্যাপ্ত হয়েছে—যদিও গোস্বামীরা তাঁকে 'খলংপাদ' বলেছিলেন।

নরোত্তম দাস ঠাকুর ভক্ত হিসাবে অন্বিতীয়। নরোত্তম ছিলেন পদ্মাতীরের খেতরি গ্রামের কায়স্থ জমিদারের পুত্র। সাহিত্যেও তাঁর দান অসাধারণ; তাঁর অপূর্ব চরিত্রমাধূর্য তাঁর প্রার্থনা-বিষয়ক রচনাকে স্থন্দর শ্রী দান করেছে। বৃন্দাবন থেকে দেশে ফিরে খেতরিতে তিনি যে মহোৎসবের ব্যবস্থা করেন, বৈষ্ণব ইভিহাসে তা নানা দিক থেকেই একটা মহৎ ঘটনা। তথন থেকেই রসকীর্তনের স্থচনা হয়। নরোত্তম দাস ছিলেন উত্তর বঙ্গের বৈষ্ণব ধর্মের প্রধান উৎস, কিন্তু সমস্ত বাঙালী বৈষ্ণব সমাজ ও বাঙ্লা সাহিত্যের রসিক 'প্রেমভক্তি-চন্দ্রিকা'র লেখক এই পরম ভক্তের আস্তরিকতায় ও সরলতায় এখনো বিমুগ্ধ হন।

শ্রামানশ দাস (মৃত্যু আত্মমানিক ঞা: ১৬৩০) জাতিতে ছিলেন সদ্গোপ। তিনি মেদিনীপুর জেলার লোক, বৃন্দাবন থেকে সেধানেই ফিরে আবার ভক্তিধর্ম প্রচারে উত্যোগী হন। এই প্রচারে তাঁর ধনী শিশু রসিকানন্দ তাঁর প্রধান সহকারী হন। শ্রামানন্দের প্রভাবে মেদিনীপুর-ওড়িয়ার সীমা-ভাগে বৈষ্ণব-ধর্ম প্রসার লাভ করে। শ্রামানন্দ নিজেও কয়েকটি পদ ও স্তবের রচয়িতা।

এই বিতীয় পর্বায়ের মহাজনদের পরেও বৈষ্ণব মহাজনের অভাব হয় নি। পদ-রচনায়, জীবনী-রচনায়, ভক্তিধর্ম-প্রচারে তাঁরা বৈষ্ণব-সমাজ ও বাঙাঁলী জাতিকে সম্জ্ঞন করেছেন; পাণ্ডিত্যে, সাহিত্য-স্পষ্টিতে, সাধনায় তাঁরা অনেকেই ছিলেন শ্রদ্ধান্দ মামুষ। বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাসেও তাঁদের কীর্তি আমাদের স্বীকার করতে হবে। কিন্তু বাঙালীর জীবন-ইতিহাসে কিংবা পরবর্তী জীবন-প্রকাশে তাঁদের দানকে মুখ্য বলে আর গণ্য করা চলে না।

### রাজনৈতিক পটভূমিকা: মোগল সাত্রাজ্যের প্রতিষ্ঠা ও বৈভব

চৈতভাদেবের বাল্যকালেই ছসেন শাহ্ গৌড়ের স্থলতান হন; চৈতভাদেবের মৃত্যুর ( থাঃ ১৫০৪ ) সময়ে সে রাজবংশ প্রায় অবসান লাভ করছে—মোগল সামাজ্য ও শের শাহের বিবোধিত। তথন সমাসন্ন। বড় একটা পরিবর্তন সংঘটিত হল মোগলরাজ্যের প্রতিষ্ঠায়—রাজনৈতিক গণনার চৈতভা-পর্ব জুড়ে আছে এই মোগল সামাজ্যেব কাল।

বাঙ্লা দেশের বাজশক্তির সঙ্গে বাঙ্লা সাহিত্যের একটা সম্পর্ক স্থাপিত হয়েছিল হুসেন শাহ (াখ্রী: ১৪৯৮-১৫১৯ ) ও মুদরৎ শাতের ( খ্রী: ১৫১৯-১৫৩২ ) আমলে। সেই রাজশাজি ছিল অনেকাংশে বাঙালী ভাবাপন্ন, আর দেশেও তাঁর। শাস্তিস্থাপন করেছিলেন। তাই তাদের সহামুভতিতে তথন বাঙলা সাহিত্যও যথেষ্ঠ শ্রীব্রদ্ধি লাভ করে। কিন্তু বাঙ্লা সাহিত্য মোটের উপর দরবারে সালিত হয় নি—পল্লী সমাজেই তা পালিত হয়। বাঙালী লেখকদের রাজনৈতিক উনাসালও তাই কিছুতেই ঘোচে নি। হুসেন শাহ-এর রাজত্বকালেই লোদি সমাটিদের হাতে জৌনপুরের শকি স্থলতান হুসেন শাহ পরাজিত হন (খাঃ ১৪৯৪); অযোধ্যার এই স্থফী-প্রভাবিত শকি-গোষ্ঠা আমীর অমুচর নিয়ে এসে তথন প্রথম বিহারে, পরে বাঙ্লার হুসেন শাহের আশ্রয় গ্রহণ করেন। গৌড দরবারের এই যেড়েশ শতাব্দীর শরণাথী আমীর-ওমরাহ অফচরেরা ক্রমে উত্তরবঙ্গ ও পূর্ব বাঙ্লার শ্রীহট্ট-চট্টগ্রাম প্রভৃতি অঞ্চলে গিয়ে স্থানীয় সামন্তদের মধ্যে অধ্যুষিত হন; আর তাঁদের সঙ্গে-সঙ্গে ওসব অঞ্লে নতন সাহিত্যের, বিশেষ করে স্ফী প্রভাবের কেন্দ্র গড়ে ওঠে,—সপ্তদশ শতান্দীর মধ্যভাগে আরাকানে বাঙ্লা সাহিত্যের কেন্দ্রে তা নৃতন ভাবে আত্মপ্রকাশ করে। কিন্তু সমসাময়িক কালে (যোড়শ শতকে) সাহিত্যে কোথাও এই ঘটনার উল্লেখ নেই। ত্রেন শাহ্-এর কামতা অভিযান, আসাম অভিযানের কথা 'আসাম বুরঞ্চী'তে পেলেও বাঙ্লা সাহিত্যে পাই না, জাজপুর-ওড়িয়া

অভিযানের ( ঐান্টাব্দ ১৫০৪-৫—১৫০৯, না, ১৫১০ ? ) আভাস মাত্র সংগ্রহ করা যায় 'চৈতগ্রভাগবত' থেকে ( দ্র:—ঢাকা বিশ্ববিভালয় প্রকাশিত ইংবেন্দ্রিতে লেখা বাঙ্লার ইতিহাস, প্রথম খণ্ড, পৃ: ১৪৮)। 'পরাগলী মহাভারতে' লক্ষর পরাগল খাঁর ও হুসরৎ শাহ্-এর ত্রিপুরা-চটুগ্রামজ্বের উল্লেখ অবশ্য স্পষ্ট। কিন্তু রাজনীতি সম্বন্ধে বাঙ্লা সাহিত্য উদাসীন।

মুদ্রং শাহের সময়েই দেশে বিশেষ রাজনৈতিক পরিবর্তন ঘটে। বাবর দিল্লীতে মোগল সামাজ্য পস্তন করলেন ( খ্রীঃ ১৫২৬ ); মুদরং শাহ্ও তাঁর আমুগত্য স্বীকার না করে পারলেন না ( খ্রীঃ ১৫২৯ ), আহোম আক্রমণেও মুদরং শাহ্ অপদস্থ হলেন। তবে বাঙ্লার শাস্তি অক্ষ্ ছিল। মুদরং শাহের মুত্যুর পরে তাঁর পুত্র আলাউদ্দীন ফিরুজ শাহ্ এক বংসর রাজস্ব করলেন, (খ্রীঃ ১৫৩১-৩২ )। তিনিও ছিলেন বাঙ্লা সাহিত্যের পরিপোষক, শ্রীধরের 'বিত্যাস্থন্দর' তাঁর অমুরোধেই লিখিত হয়। তাবপরে গিয়াস্থদীন মহম্দ (১৫৩৩-৩৮ ) স্বলতান হলেন; কিন্তু উদীয়মান পাঠান-স্মাট শের শাহ্ শ্রের হাতে তাঁর বারবার পরাজ্য ঘটল। বাঙ্লা শের শাহের রাজ্যের অন্তর্তুক হয়ে গেল, আর বাঙ্লার স্বাধীন স্থলতানদের এই বিল্প্তিতে বাঙ্লা সাহিত্যের সঙ্গে বাঙ্লার রাজ্যক্তির সম্পর্কও তথনই ছিল্ল হয়ে গেল।

হয়তো তথন আর বাঙ্লা সাহিত্যের পক্ষে রাজাত্বক্লার প্রয়োজন ছিল না। বাঙালী পণ্ডিত সমাজের সাংস্কৃতিক জাগরণ ও সাংস্কৃতিক প্রয়া তৎপূর্বেই স্বৃদ্ধ হয়ে উঠেছে; চৈতন্মভক্তনের, বিশেষত শ্রীনিবাস নরোত্তম প্রভৃতির ভক্তি-প্রাবনে তা আরও স্থলিয় ও নবায়িত হচ্ছে; আবার রাজনৈতিক আবর্তনবিবর্তনে বাঙালী সমাজ ভক্তি ও বৈরাগ্যের বশে রাজনীতিক বিষয়ে আরও উদাসীন হয়ে পড়েছে। বৈষ্ণব ভাবালুতা, 'প্রকৃতি-সাধনা' ও 'পরকীয়াবাদ' মাল্লযকে নির্বার্থ করে, স্বস্থ পুক্ষকারের উদ্বোধন করে না। অন্তদিকে শের শাহ্-এর রাজনৈতিক ব্যবস্থাপনায় বাঙ্লার কেন্দ্রীয় রাজশক্তির গড়ে ওঠার সম্ভাবনাও স্বদ্র হয়ে উঠ্ল। শের শাহ্ বাঙ্লা দেশকে খণ্ড খণ্ড করে ফেললেন ছোট ছোট জায়গীরে বিভক্ত করে। পরবর্তী মোগল আমলে শের-শাহ্-এর এই জায়গীর-বিভাগকে ভিত্তি করেই বাঙ্লা রাজ্যের পুনর্বাবস্থ। হয়েছিল। অতএব শ্রবংশের পর থেকে বাঙ্লা সাহিত্যের ছোট বড় পরিপোষক হতে পাকে ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র প্লী-প্রধানরা,—রাজা-রাজড়ারা নয়। ষোড়শ-সগুদশ শতকের

বাঙ্লা কাব্যে এই পল্লীর ( যেমন, মৃকুন্দরাম, সীতারাম দাস, প্রভৃতি )
পৃষ্ঠ-পোষকদেরই উল্লেখ পাই। তাছাড়া বাঙ্লা সাহিত্যের পরিপোষকতা
করেছিলেন স্বাধীন আরাকান-রাজরা, কামতা-কামরূপ, ত্রিপুরা, মলভূমি প্রভৃতি
সীমান্ত অঞ্জের অর্ধ-স্বাধীন সামস্ত রাজারা।

শ্র রাজবংশ বাঙ্লায় রাজত্ব করলেন ( খ্রীঃ ১৫০০ থেকে খ্রীঃ ১৫৬৪ পর্যস্ত ), কররানি বংশ তারপর বাঙ্লা দখল করে রাখতে চাইল ( ১৫৬৪-১৫৭৫ );— উড়িয়ার হিন্দুরাজা তাদের পদানত হয় তথনই,—কিন্তু শ্ব বা কররানিরা কেউ বাঙালী নন, বাঙালী হবার মতে! স্থযোগও লাভ করেন নি। এঁদের দিন শেষ হযে এল ভারতে মোগল-স্থ আকবর শাহের উদয়ে (খ্রীঃ ১৫২৬-খ্রীঃ ১৬০৫)। কিন্তু বাঙ্লা দেশে নানা আফ্ঘান সর্দার ও প্রায়-স্বাধীন হিন্দু-মুসলমান 'বার ভঞাদের' দমন করে মোগল শাসন স্থসংগঠিত করতে করতে আকবরের জীবন প্রায় শেষ হয়ে যায়। ১৫৭৫ খ্রীষ্টাবেল দাউদ কররানি মুনিম খাঁর হাতে পরাজিত হন, কিন্তু দাউদ, উসমান প্রভৃতি রাজ্যাভিলাষী পাঠান রাজারা ছাড়াও থিজরপুরের হর্ধব ভূঞা ঈশা খাঁ ও তংপুত্র মুশা খাঁ, বীরভূমের বীর হামীর, পাছেটের শাম্স খাঁ, হিজ্লির সলিম খাঁ, ভূষণার রাজা শক্রজিং, যশোহরের প্রতাপাদিত্য, বাক্লার রাজা রামচন্দ্র, ভূলুয়ার লক্ষণ নাণিক্য, শ্রীপুরের চাদরায়-কেদাররায়, ভাওয়ালের বাহাহুর গাজী, স্থয-এর র্যুনাথ প্রভৃতি ক্ষমতাপন্ন ভূঞারা তথনো প্রায় স্বাধীন ছিলেন। শেষ পর্যন্ত (খ্রীঃ ১৫৯৪-১৬০৪) এঁদের দমন করেন রাজা মানসিংহ।

বার ভূঞাদের আমরা অবশ্য আধুনিক-কালে বাঙালী স্বাধীনতার নেতা হিসাবে করনা করতে অভান্ত হংগছি। কিন্তু মূলত তাঁরা ছিলেন সামস্ত যুগের সামস্ত-ভাগ্যাঘেষী। রাষ্ট্রজাতির ধারণা ( ক্যাশনালিজম্ ) তথনো জন্মাবার কথা নয়, জন্মায়ও নি , এমন কি , যথার্থ স্বাদেশিকতাও (পেট্রিয়টিজম্ ) তাদের কতটা ছিল, সন্দেহ। তাঁরা ব্রতেন নিজেদের সামস্ত রাজ্য, নিজেদের সামস্ত স্বার্থ, কেন্দ্রীয় রাজশক্তির দৌর্বল্যের দিনে ছলে বলে কৌশলে নিজ নিজ্ঞ ক্ষমতা-বিস্তার। অবশ্য এটা সব দেশের সামস্তশক্তিরই সাধারণ লক্ষণ। কিন্তু বাঙ্লার এই বিদ্রোহী বারভ্ঞা ও জমিদারবা আসলে যুদ্ধ-বিগ্রহ কম করেন নি; স্থানীয় ভৌগোলিক অবস্থার স্থযোগ গ্রহণ করে তাঁরা আকবর শাহ্-এর ই তিহাস-বিশ্রত সেনাপতিদের দীর্ঘদিন (অস্তত গ্রী: ১৫৭৫ থেকে গ্রী: ১৬০৪, অথবা

পায় ১৬১১-১২ পর্যস্ত ) ব্যতিবাস্ত করে রেখেচিলেন। এজাতীয় যোদ্ধাদের নিষ্কেই অক্তদেশে বীরগাথ। রচিত হয়। রাজপুত-বীরদের নিয়ে মুখর হয়েছিল তাদের কবিরা। কিন্তু আশ্চর্য ব্যাপার, বাঙ্গা সাহিত্যে বাঙালী বীরদের প্রায় উল্লেখও নেই; বীর্ত্ত-কাহিনী বলতে আছে কালকেতুও লাউদেনের ্রেট আম্য যুদ্ধের বর্ণনা। মানসিংহের খ্যাতি অবভা বাঙ্লায় স্থাপিত হয় খ্রী: ১৬০১-এ; মুকন্দ্রাম তাঁর উল্লেখ করেছেন। মোগল সামাজ্যের দ্য-প্রতিষ্ঠার সঙ্গে তাক্রমে লোকশ্রতির মত হয়ে (অষ্টাদশ শতকের মধ্যভাগে) ভারতচন্দ্রের হাতেও সিয়ে পৌছয়। যোড়শ-সপ্তদশ শতক বাঙলা সাহিত্যের গাতিমুখর যুগ; কিন্তু যোদ্ধা, যুদ্ধ-বিগ্রহ, প্রভৃতি উপাদান থাকলেও কোনো বীরগাথা, জাতীয় বীরের কাহিনী সে সময়ে রচিত হয় নি। তুর্ক বিজ্ঞের পর থেকে শাসিত সমাজে রাজনাতিক আগ্রহ আর বর্ধিত হয় নি, সাংস্কৃতিক আয়ুরক্ষাও আত্মপ্রকাশই বাঙালী সমাজের লক্ষা হয়ে থাকে। তাছাড়া, পল্লী-জীবনের বিচ্ছিন্নতা এখন বাজনৈতিক পরিবর্তনে বিদ্রিত হয় নি, মুশ্ত বাঙ্লা সাহিতোর পরিবেশও তাই তথন পরিবৃতিত হয় নি। সাধারণ ভাবে তাতে উল্লেখিত হয়েছে এই অরাজকতার ও অনিশ্চয়তার কালে গ্রাম্য ডিহিদার, সামন্তশক্তির নান। অমুচর, সিপাহী-পাইকের অত্যাচার, ধন্মানজন-সম্বন্ধে একটা অনিশ্চয়তা-বোধ ( শ্রীযুক্ত তপনকুমাব রায় চৌধুরীর ইংরেজিতে লেখা, সম্প্রতি প্ৰকাশিত-Bengal under Akbar and Jehangir নামক গ্ৰন্থ প্ৰত্যা। ভাতে এ কালের সামাজিক ও সাংস্কৃতিক অবস্থাও সম্যক আলোচিত হয়েছে )।

বৈষ্ণব আন্দোলন বাঙালীর সাহিত্যে পৌরুষ ও পুরুষকারকে আরও ধর্ব করেছে।

#### বৈষ্ণব সাহিত্য

বৈষ্ণব সাহিত্য মোটের উপর তিন জাতীয় :—জীবনী-কাব্য, বৈষ্ণব-শাস্ত্র ও 'পদাবলী'। সাহিত্যের দিক থেকে আমরা বৈষ্ণব পদাবলীকেই মনে করি অমর সম্পদ; জীবনী-কাব্যকে এ দেশের সাহিত্য-ধারায় অপূর্ব বলে না মেনে পারি না। কিন্তু বৈষ্ণব-শাস্ত্র, বিশেষ করে বৈষ্ণব রস-শাস্ত্রের নিয়ম-নীতি মেনেই বৈষ্ণব কবিরা কাব্য স্পষ্ট করেছেন। তাই সে-সব শাস্ত্রেরও গুরুত্ব বথারীতি শ্বীকার করতে হয়। তা ছাড়া, অক্যান্ত মঙ্গল-কাব্যের অমুকরণে

কৃষ্ণমঙ্গল-জাতীয় কাব্যও ব্যেছে; তাও এ প্রদক্ষে উল্লেখযোগ্য। কারণ, চৈতগ্যদেবের প্রেরণা ও ধর্ম কৃষ্ণ-কাহিনীমালাকে নৃতন প্রাণ দান করে। অবশ্য চৈতগ্য-পরবর্তী সমস্ত মঙ্গল-কাব্যের নধ্যেই, এবং রামায়ণ-মহাভারতেও, সর্বত্র যে ভক্তিধর্মের প্রচার দেখা যায়, তারও উৎস শ্রীচৈতগ্য ও বৈষ্ণব ভক্তিবাদ।

#### জীবনী-কাব্য

ভারতবর্ষের সাহিত্যে বৈষ্ণব জীবনী-কাব্যসমূহ এক নৃতন জিনিস। দেবদেবীর মাহাত্ম্য কীর্তনই ছিল এতদিন সাহিত্যের প্রধান উপজ্ঞীব্য। অবশ্ অবতার-বাদের দেশে দেবতারাও আক্রতিতে ও প্রকৃতিতে অনেকটা মামুষেরই অফুরপ। তবু তাঁদের ক্রিয়াকর্ম হল দেবতার লীলা-খেলা। বৈফব জীবন-চরিতসমূহ যে এই প্রভাব থেকে মুক্ত, তা নয়। কারণ, চৈতল্যদেবের জীবদশাতেই তিনি অবতার বলে গণ্য হয়েছিলেন। বৈষ্ণবজীবনী তাই স্বাংশে জীবনী নয়, ভক্তি-কাব্য, আর তাই ধর্মের প্রভাবমুক্তও নয়। এ বিষয়ে সন্দেহ নেই যে, সাহিতা যতক্ষণ সতা সতাই মাহুষের কথা না হয়ে ওঠে, এবং ধর্ম ও অলৌকিকতার প্রভাব কাটিয়ে উঠতে না পারে, ততক্ষণ পর্যন্ত সাহিত্য হিসাবে ত। স্বপ্রতিষ্ঠ হতে পারে না, তার নাবালকত্ব ঘোচে না, তার বিকাশ অক্তন্দ হয় না। বৈষ্ণব-জীবনীসমূহও মধ্যযুগের ধার্মিকতার দারাই উব্দ্ধ, তা সম্পূর্ণরূপে মানব-জীবনের চিত্র নয়। কিন্তু চৈত্তগুদেব, অदिए बाहार्य ७ बजाज एक महाबनता ছिल्म कीरस माध्य, लाटक তাদের রক্তমাংসের দেহে বরাবর দেখেছে। ভক্তি-মাহাত্ম্যেও অবতার বা গুরু বলে দেই রক্তমাংদেন মান্ত্রকে একেবারে উড়িয়ে দেওয়। তাই সম্ভব হয় নি। বৈষ্ণব জীবনী-কাব্যও এদিক থেকে স্তাকারের সাহিত্যের পথে এগিয়ে গিয়েছে—মাত্র্যকে আশ্রয করেছে।

শুধু তাই নয়। এগব জীবনাতে দেই মাত্রষের জীবন-কথা এসেছে, তার গৃহ, পরিবার, সমাজ এবং সমসাময়িক পরিবেশের কথাও এসেছে। এমন কি, চৈতলিদেব যেমন প্রাদেশিক সাম। ছাড়িয়ে ভারত পর্যটন করেছেন তার জীবনীতেও তেমনি ভারতের নানা অংশের তথাও কিছু-না-কিছু স্থান পেয়েছে। এই সব তথাের গুরুত্বও কেউ অস্বীকার করতে পারে না। ঐতিহাসিকের চক্ষে তাবও কিছু মূল্য আছে। অবশ্য একথা ঠিক যে, লেথকদের আসল উদ্দেশ্য ছিল ধর্মপ্রচার, ও সেইসক্ষে গৌড়ীয় সম্প্রদায়ের গৌরব প্রতিষ্ঠা করা। সাহিত্যরচনার ধারণা তাঁদের ছিল না; সাহিত্যরসের দিকেও তাঁদের মনোযোগ থাকত না; জীবন-চরিতের জীবনী-অংশ বা চরিত্র-চিত্রণেও তাঁদের আগ্রহ দেখা যেত না। নানা অভূত কথা, অলৌকিকতা, অভি-প্রাক্তরের বাহুল্যে এসব জীবনী ভারাক্রান্ত, রচনা অনেক সময় নীরস, আর ঘটনার বিবরণ বা আখ্যান বহু স্থলে স্বাদ-সন্ধ্বহীন। অবতার বা মহাজনদের অনেক অলৌকিক ক্রিয়াকলাপ বা লীলা-মাহাত্ম্যের কথা ভক্ত বৈফবদের কাছে নিশ্চয়ই মূল্যবান; কিন্ধ একালের সাহিত্য-রিকি পাঠকদের নিকট সেসব তেমনি হাস্থকর—স্থল অধ্যাত্ম-চেতনার না হোক, শিশু-স্থলভ অপরিপঞ্চ বৃদ্ধির পরিচায়ক। আমরা মানব-চরিত্রই চাই, দেব-চরিত্রের কথা শুনতে চাই না। বৈফব-জীবনী সে হিসাবে সম্পূর্ণ জীবন-চরিত নয়, দেব-চরিত্ত ও ভক্ত-চরিত। মান্তবের পরিচয় সেখানে সীমাবদ্ধ।

#### চৈড্যা-জীবনী

চৈতভাদেবের তিরোধানের পরেই তাঁর যে-সব জীবনী লিখিত হয় তা লিখিত হয়েছিল সংস্কৃতে, তার মধ্যে মুরারি গুপ্তের ও পরমানন্দ সেন 'কবি-কর্ণপুরে'র লেখা জীবনী-কাবা ছটি ও নাটকখানি স্থপ্রসিদ্ধ। বাঙ্লায় চৈতভাদেবের প্রথম জীবনী হল বুন্দাবনদাসের 'চৈতভা-ভাগবত্ত'।

চৈত্রস্থা-ভাগবত—'চৈত্র্যা-ভাগবত' নানাদিক দিয়েই মহাম্লাবান গ্রন্থ।
চৈত্রস্থানের ভিরোধানের (খ্রা: ১৫০০) পানের বংশরের মধ্যেই তা রচিত্র হয়ে থাকবে। বুলাবনদাস এ কাব্য লিখেছিলেন নিত্যানন্দ প্রভার উৎসাহে।
তথনো চৈত্ত্যের মনেক পারিষদ্ জীবিত ছিলেন; তাদের মুথেই তিনি অনেক রক্তান্ত শুনেছিলেন, উদ্ভাবনা প্রায়ই কিছু করেন নি। কিন্তু তাঁর দৃষ্টিতে ভাগবত্বিত কৃষ্ণলীলারই নৃত্ন সংস্করণ চৈত্ত্য-লালা, শ্রীচৈত্ত্য শ্রীক্লফের অবতার।
তাই ভক্ত-সমাজে চৈত্ত্যাদেব সম্পর্কে যে-সব অলোকিক কাহিনী প্রচলিত ছিল
তা তিনি অকুন্তিতিত্তি গ্রহণ করেছেন। তাঁর উদ্দেশ্য হল মহাপ্রভার লীলা-প্রচার। আর সেই সঙ্গে লীলার প্রধান গৌরব তিনি দান করেছেন নিজের গুরু নিত্যানন্দকে।

মহর্ষি ব্যাদের মতোই বৃন্দাবনদাদের জন্ম নিয়ে একটু কথা আছে।

শ্রীবাস আচার্যের প্রাতৃ পুত্রী ছিলেন নারায়ণী। নারায়ণী ছিলেন বিধবা। বৃন্দাবনদাস এই বিধবা নারায়ণীর পুত্র। এমনও কথিত হয় যে, নিত্যানন্দেরই তিনি সন্তান। এ কথা সত্য হোক্ বা মিথ্যা হোক্, নিত্যানন্দের বিপক্ষীয়দের প্রতি তিনি যেমন কট, নানা অপবাদকারীর উপর তাঁর তেমনি উগ্র ক্রোধ। বৈষ্ণব কবি হলেও তাঁর কথায় স্পষ্টতা ও তীক্ষতা যথেট। যেমন,

উদর ভরণ লাগি পাপিষ্ঠ সকলে।
রঘুনাথ করি আপনারে বলে ॥
কোনো পাপিগণ ছাভি ক্বঞ্চ-সংকীর্তন।
আপনাকে গাওয়ায় করিয়া নারায়ণ ॥
দেখিতেছি দিনে তিন অবস্থা যাহার।
কোন্ লাজে আপনারে গাওয়ায় সে ছার॥
রাঢ়ে আর এক মহা ব্রহ্মদৈত্য আছে।
অস্তরে রাক্ষ্য বিপ্র-কাছ মাত্র কাছে॥
সে পাপিষ্ঠ আপনারে বোলায় গোপাল।
অতএব তারে সবে বলেন শৃগাল॥

আবার

উদর ভরণ লাগি এবে পাপী সব। লওয়ায় ঈশ্বর আমি মূল জ্বদগ্র ॥

বৃন্দাবনদাদের আপত্তি—লোকে অবতার মানে বলে নয়, শ্রীচৈতন্ত ছাড়া অন্ত কাউকে অবতার মানে বলে।

চৈতন্ত্র-ভাগবত প্রকাণ্ড গ্রন্থ, কিন্তু মোটের উপর স্থপাঠ্য গ্রন্থ। বিশেষ করে চৈতন্তাদেবের বাল্য-জীবনী সম্বন্ধে যে সব তথ্য বুন্দাবনদাস পরিবেশন করেছেন তা যেমন স্বাভাবিক, তেমনি উপাদেয়। তুরস্ত ছেলে নিমাইকে আমাদের কারও চিনতে দেরী হয় না। এছাড়া 'চৈতন্ত্য-ভাগবতে' সমসাম্যিক সামাজিক অবস্থারও আমরা বহু সংবাদ পাই। মধ্যযুগের বাঙালী সমাজ যে কি: পূজা ও 'মঙ্গল' গান নিয়ে মেতে থাকত, টোলে কি ভাবে পড়ুয়ার! পড়াশোনা করত, মুসল্মান ধর্ম ও সমাজের প্রভাব হিন্দু সমাজে কির্প ছড়িয়ে পড়েছিল,—এসব বিষয়ে আমাদের জ্ঞানের প্রধান উৎস এই 'চৈতন্ত্য-ভাগবত'। তাছাড়া, চৈতন্তদেবের নানান্ সহজ স্বাভাবিক জীবন-কথা 'চৈতন্ত্য-

ভাগবত' থেকে আমরা শুনতে পাই। মোটের উপর, একালে যাকে আমরা বলি human interest, মানব-রস, 'চৈতগ্য-ভাগবতে' তার অভাব নেই। এখানেই এ কাব্যের শ্রেষ্ঠত্ব। তাছাড়া বৃন্ধাবনধাসের প্যারও স্বচ্ছ, প্রাঞ্জল।

চৈত্রস্থা-মঙ্গল লোচনদাশের 'চৈত্র্য-মঙ্গল' কালাত্রক্রমে দেখলে চৈত্র্য-জীবনীর মধ্যে বিতীয় গ্রন্থ। 'চৈত্র্য-মঙ্গল' নামে আর একথানা জাবনীও আছে, তা জয়ানন্দের রচনা। সে গ্রন্থ পরবর্তী কালের রচনা। খ্রীঃ ১০৫০ এর পরে )। লোচনদাশের 'চৈত্র্য-মঙ্গলে'রই হথ্যাতি সমধিক। এ গ্রন্থ পূর্বাপর সমাদর লাভ করেছে, এথনো তা পাঁচালীর মতো গাওয়া হয়। এ জাবনীকারা রন্দাবনদাস-রচিত জীবনীর ত্র্বনায় আকারে ক্র্যা তাছাড়া লোচন শ্রীথণ্ডের এ নবন্ধীপের চৈত্র্যুপন্থীদের অন্ত্রবৃত্তি। তিনি ছিলেন শ্রীথণ্ডের নরহরি সরকারের শিক্তা; তাঁর গ্রন্থও ম্রারিগুপ্তের সংস্কৃত্তে লেখা চৈত্র্যু-চরিত্রের প্রায় অন্ত্রাদ। কিন্তু কার্য হিসাবে লোচনের কার্য উপাদেয় ও সমাদ্রত।

কৈত্য-চরিতায়ুভ—গুরুবের দিক দিয়ে দেখতে গেলে চৈত্য-জীবনীর মধ্যে অদিতীয় এম্ব হল কৃষ্ণদাস কবিরাজের 'চৈত্য-চরিতামৃত'। এ কথা বললে অগ্যায় হবে না যে, মূলত কাব্যরসে তার পরিচয় নয়। সমস্ত মধ্যযুগের বাঙ্লা সাহিত্যে যদি কোনো বিশেষ এম্বকে মহৎ বলতে হয়, তা হলে তা বলতে হবে কৃষ্ণদাস কবিরাজের 'চৈত্য-চরিতামৃত'কে ;──হয়তো বা তার সঙ্গে আর নাম করতে হবে মুকুলরামের চণ্ডামঙ্গল কাব্যের। কিন্তু বাঙ্লার অগ্য কোনো কাব্য বিষয়-মাহাত্যে, অকৃত্রিমতায়, তথ্য-নিষ্ঠায়, সরল প্রাঞ্জল বাক্য-শুণে—দর্শন, ইতিহাস ও কাব্যের অপরপ সমন্বয়ে—এমন গৌরব অর্জন করতে পারে নি।

চৈতন্ত্র-চরিতামৃত বৈষ্ণবের পক্ষে প্রামাণিক গ্রন্থ। কিন্তু সেই নরদেহধারী প্রেমাবতারের মানবীয় প্রকৃতি মাঝে মাঝে তাতে স্থপ্রকাশিতও হয়েছে। কঠোর সংযমী সন্ত্রাসী ছিলেন শ্রীচৈতন্ত। কারণ,

> আপনি আচরি ধর্ম সবারে শিখায়। আপনি না কৈলে ধর্ম শিখান না যায়॥

মানব-সমাজের এই সমাজ-নীতি তিনি বিশ্বত হন নি একবারও। জাবার, এই সন্মাসীরই হৃদয়ে মায়ের সম্বন্ধে কী মধুর বেদনা:

> তোমার সেবা ছাড়ি আমি করিল সন্ন্যাস। বাউল হইয়া আমি কৈল সর্বনাশ।

এই অপরাধ তুমি না লইহ আমার। তোমার অধীন আমি পুত্র যে তোমার॥

এই রক্তমাংসে তৈয়ারী মাহুষের স্পর্শটিও কবিরাজ গোস্বামীর কাব্যে ক্ষণে ক্ষণে লাভ করা যায়।

'চৈতন্ত-চরিতামৃত' বৈশ্ববের চক্ষে মহামূল্য গ্রন্থ হলেও চৈতন্তের জীবনচরিত তার মৃথ্য প্রতিপাল নয়। তার মৃথ্য প্রতিপাল সেই চরিতামৃত, প্রেম ও
ভক্তিরসের যে বিগ্রহরূপে চৈতন্তাদেব আরাধ্য সেই প্রেম ও ভক্তিবাদের ব্যাখ্যান।
চৈতন্তের জীবনী অপেক্ষা যুক্তিতর্ক দিয়ে বৈশ্বব দর্শনের প্রতিষ্ঠাই ছিল কুঞ্দাস্
ক্রিরাজের লক্ষ্য। এই ত্রহ তত্ব তিনি ব্যাখ্যা করেছেন দার্শনিকের মতো,
বা বৈজ্ঞানিকের মতো স্ব্রাকারে। সহজ্ঞ নিরলঙ্কার স্কুম্পষ্ট সেই ভাষা। কোথাও
কোথাও বিষয়ের কাঠিন্তের জন্মই তা ত্রহ, এমন কি প্রায় নীরস। দীর্ঘদিন
বুন্দাবন-বাসের জন্ম তাঁর বাক্যে এখানে ওথানে পশ্চিমী হিন্দীর শব্দও দেখা যায়।
কিন্তু মোটের উপর এই দার্শনিক বিশ্লেষণ বাঙ্লা ভাষার আশ্চর্য শক্তিরও
পরিচায়ক। আজিকার চিন্তাশীল বাঙালীরাও এ গ্রন্থ থেকে ভরসা পেতে পারেন
—বাঙ্লা ভাষার শক্তি সম্পর্কে।

এই বৈষ্ণব-তর চৈতন্তের জীবন ও উপদেশকে আশ্রয় ক্রেই বিকশিত।
আর কফদাস কবিরাজ সেই জীবন-বর্ণনায় অভূত রকমের সত্যনিষ্ঠা। মহাপ্রভূর
জন্মের প্রায় একশত বংসর পরে তার এই গ্রন্থ লিখিত হয়। কিন্তু মহাপ্রভূর
জীবনলীলার সম্বন্ধ তিনি যে সব তথোর অবতারণা করেছেন, তার প্রত্যেকটিরই
প্রমাণ-স্বন্ধপ, কার থেকে তিনি তা জেনেছেন, তাও উল্লেখ করেছেন। এক
একটি হন্দর উপমার মধ্য দিয়ে ফঠিন তত্ত্ব এক এক সময়ে উদ্ভাসিত কবে
তুলেছেন কবিরাজ গোস্বামী:

্ অনস্ত ফটিকে গৈছে এক স্থৰ্য ভাসে। তৈছে জীব গোবিন্দের অংশ পরকাশে।

অবিচ্ছেন্ত রাধারুষ্ণ তত্ত্বের ব্যাখ্যায় তিনি বলেছেন:

মুগমদ তার গন্ধে থৈছে অবিচ্ছেদ। অগ্নি জালাতে থৈছে নাহি কভু ভেদ॥ লীলারস আম্বাদিতে ধরে তুই রূপ। রাধারুফ এছে সদা একই মুরুপ॥ তারপরে গেই প্রসিদ্ধ পার্থক্য বিশ্লেষণ-কাম ও প্রেমের:

কোম প্রেম দোহাকার বিভিন্ন লক্ষণ।
লোহ আর হৈম ধৈছে ব্দ্ধুপ বিলক্ষণ॥
আত্মেক্সিয় প্রীতি ইচ্ছা—তারে বলি কাম।
ক্লফেক্সিয় প্রীতি ইচ্ছা—ধরে প্রেমনাম i)

এবং---

কৃষ্ণ প্রেম স্থানির্মল

যেন শুদ্ধ গঞ্চাজল

সেই প্রেম অমৃতের সিন্ধু।

নির্মল সে অমুরাগে

না লুকায় অন্য দাগে

**उक्रवरञ्ज** रेयरक् ममीविन्तु ॥

অথচ---

সেই প্রেমের আস্বাদন

তপ্ত ইক্ষু চর্বণ

মুখ জলে না যায় ত্যজন।

কৃষ্ণদাস কবিরাজ বৃন্দাবনের রঘুনাথানাসের শিশ্ব ও সেবক্ ছিলেন্। বর্ধমানে কাটোয়ার নিকটে তাঁর জন্ম; পরিণত বয়সে তািন বৃন্দাবনবাসী হন। সেধানে আধ্যাত্মিক তবের শিক্ষা তিনি নিয়েছিলেন রূপ ও সনাতন গোস্বামীদের কাছ থেকে। তাঁর পাণ্ডিত্যও ছিল অগাধ, সংস্কৃত 'গোবিন্দ-লীলামৃত' নামে একথানা মহাকাব্যও কৃষ্ণদাস প্রণয়ন করেন। বৃন্দাবনের গোস্বামীর। তাঁকে যথন চৈতত্ম-চরিতামৃত রচনা করতে নির্দেশ দেন তথন কৃষ্ণদাস খুবই বৃদ্ধ। তার ভয় ছিল, হয়তো তিনি গ্রন্থ সমাপ্ত করে যেতে পারবেন না। কবে তাঁর গ্রন্থ সমাপ্ত হয় তা নিয়ে এখনো মতভেদ আছে। তবে মনে হয় তথন সপ্তদেশ শতাকীর স্বচনা হয়েছে; খ্রাঃ ১৬১৫তে তা সমাপ্ত হয়ে থাকবে। কবি সম্ভবত তথন অশীতিপর, হয়তো বা অশীতি-উত্তীর্ণ। এই স্কুবৃহৎ গ্রন্থের 'আদিলীলায়' নবদ্বীপলীলার বর্ণনা তিনি খুব সংক্ষেপে শেষ করেছেন—ভক্তিনম্বচিত্তে অনুসরণ করেছেন বুন্দাবন্দাসের 'চৈতত্ম-ভাগবতে'র কাহিনী। কারণ,

'नवधीशनौनाय वााम वृन्तावनमाम ।'

'মধ্যলীলা'ও তত বিরাট নয়। এ সকল বিষয়ে কবিরাজ গ্রহণ করেছেন বৃন্দাবনদালের, মুরারিগুপ্তের, কবিকর্ণপুরের সংস্কৃত গ্রন্থের সহায়তা ও স্বরূপ-দামোদরের সাক্ষ্য। আসলে 'অস্তালীলা'য় চৈতগুদেবের নীলাচলের শেষ সতের-আঠার বৎসরের লীলা-বর্ণনাই ছিল তাঁর মুখা উদ্দেশ্য। কারণ, সে সময়কার কথা বৃন্দাবনদাসের চৈতন্ত-ভাগবতে স্থান পায় নি। এ সময়ে মহাপ্রভুর দিব্যোমাদ অবস্থা। যে পুলক-রোমাঞ্চে, আতি ও আকুলতায় সমস্ত বৈষ্ণব গীতিকাব্য শিহরিত, আলোড়িত, বিহ্বল—সেই মহাভাবেরই আভাস পাই এই দার্শনিক-শ্রেষ্ঠ ক্রিরাজ গোসামীর মুখে:

কাঁহা কাঁহা যাঙ কাঁহা গেলে তোমা পাঙ তাহা মোরে কহও আপনি।

স্থগভীর রহস্ময় সেই অস্তালীলা বর্ণনা করা ও ব্যাখ্যা করা অভাবনীয় ভক্তি ও শক্তি সাপেক্ষ। এই লীলার সাক্ষী রঘুনাথ দাস, স্বরূপ-দামোদর, প্রভৃতি ; কৃষ্ণদাস গুরুমুথে সে-সব কথা শুনেছিলেন। এই লীলা-বর্ণনায়—কি তত্ত্ব-বিশ্লেষদে, কি তথ্য-নিষ্ঠায়, কি আপনার ভাব-মাহাত্ম্যে কৃষ্ণদাস কবিরাজ অভাবনীয় সার্থকতা লাভ করেছেন।

গ্রন্থশেষে কবি আপনার যে পরিচয় দিয়েছেন তাও এই মহৎ কাব্য ও মহৎ বৈষ্ণবেরই উপযোগী:

আমি অতি ক্ষুদ্র জীব পক্ষী রাঙ্গাটুনী।

সে বৈছে তৃষ্ণায় পিয়ে সম্দ্রের পানী ॥
তৈছে এক কণ আমি ছুইল লীলার।
এই দৃষ্টান্ত জানিহ প্রভুর লীলার বিস্তার॥
আমি লিখি এহ মিখ্যা করি অভিমান।
আমার শরীর কার্চপুতলী সমান॥
বৃদ্ধ জরাতুর আমি অন্ধ ও বধির।
হস্ত হালে মনোবৃদ্ধি নহে মোর স্থির॥
ইত্যাদি।

সে কাহিনী যদি সত্য হয় যে এহেন অপূর্ব গ্রন্থ বীর হান্ধীরের দস্কাদল লুঠন করে নিয়ে গিয়েছিল, তাহলে মানতে হয়—সত্যই এরপ গ্রন্থ-লোপের ভয়ে সেই বৃদ্ধ কবির প্রাণবিয়োগ ঘটতে পারে। কিন্তু ভাগ্যক্রমে সে গ্রন্থ বিলুপ্ত হয় নি, কবির নামও তাই অমর হয়ে আছে; চৈতন্তলীলাও তাই তার সর্বশ্রেষ্ঠ প্রকাশ-সম্পদ থেকে বঞ্চিত হয় নি; সর্বোপরি বাঙ্গার মধ্যযুগের সাহিতা সমুজ্জল হয়ে আছে কবিরাক্ত গোস্থামীর স্থমহৎ কীভিতে।

জ্য়ানক্ষের 'চৈত্রগ্য-মঙ্গল' ঃ জয়ানন্দের 'চৈত্রগ্য-মঙ্গল'ও প্রচলিত গ্রন্থ। এটি সাধারণ মাহ্বের জন্ত লেখা, ১৫৭০ থ্রা:-১৬০০ থ্রা:-র মধ্যেই তা রচিত হয়ে থাকবে। তাতে চৈত্র্য যোগ-রহস্থ-ব্যাখ্যাতা, গোপিনীভাবে নববীপের নারীরা তার সন্দর্শন-প্রার্থিনী, গোপন আরাধিকা। চৈত্ত্যের তিরোধানের সম্বন্ধেও একটি নৃতন কাহিনী আছে, কিন্তু তা প্রামাণিক বলে গৃহীত হয় নি। জয়ানন্দের কাব্যও পাঁচালী করে গাওয়া হত; মন্দারন, মল্লভূমি অঞ্চলে তার চল ছিল। জয়ানন্দ নিজেও ছিলেন সে অঞ্চলের লোক। কিন্তু এ গ্রন্থের কাব্যওগ বেশি নয়।

'গোবিশদাসের কড়চা' গোবিশ্বরাসের কড়চা' নিয়ে বাঙ্গা গাহিত্যে ও বাঙলার বৈঞ্চব-সমাজে বিষম মতভেদ আছে। মাত্র ১৮৯৬ প্রীস্টাব্দে হঠাৎ এ বই প্রকাশিত হয়। ড়াঃ দীনেশচন্দ্র সেন প্রমুগ পণ্ডিতেরা এই বিবরণক সত্য সূতাই চৈতত্যের ভূতা ও সেবক গোবিশদাস কর্মকারের লিখিত বিবরণ বলে, গ্রহণ করেন। বাঙ্গার বৈঞ্চবমগুলী তেমনি একে জাল বলে প্রতিবাদ করেন। এ বিষয়ে সন্দেহ নেই, এই বিবরণীর ভাষা আধুনিক। বিবরণেও একালের মাহ্যবের হার্ত পড়েছে;—চৈতত্য-চরিতামুতের সঙ্গে তাল রেখে তা রচিত। কিন্তু তথাপি মনে হয়—এর গোড়ায় হয়তে। কিছু সত্য ছিল। অস্তত মহাপ্রভুর তিরোধান ও তাঁর দক্ষিণে ও পশ্চিমে ভ্রমণকালীন বৎসর হ'একের কথা এ 'কড়চায়' যেরপ ভাবে লিপিবন্ধ হয়েছে, তা বৈঞ্চবদের গ্রাহ্ণ না হলেও সাধারণ পাঠকদের পক্ষে অবিখান্ত নয়। 'কড়চা'য় প্রচার-প্রবৃত্তি ও লীলা-বর্ণনার বাড়াবাড়ি নেই। আধুনিক মাহ্যবের হাত যদি পড়ে থাকে, তা হলেও বলতে হবে—এই আধুনিক মাহ্যব লোভ সামলিয়েছেন খ্ব। (ত্র:—ডাঃ স্কুমার সেন)

আশ্চর্য কথা এই যে, সপ্তদশ শতাব্দীতে আর কেউ চৈতন্ত-জীবনী লিখলেন না; অন্তান্ত বৈষ্ণব মহাজনদের জীবনীই সেই সময়ে লেখা চলল। আরও একশত বংসর পরে অষ্টাদশ শতাব্দীতে কবিকর্ণপুরের সংস্কৃত নাটক 'চৈতন্তন্ত-চন্দ্রোদয়' অবলম্বন করে প্রেমদাস রচনা করেন 'চৈতন্ত-চন্দ্রোদয়-কৌমুদী'। তাঁর আসল নাম ছিল পুরুষোত্তম মিশ্র সিদ্ধান্তবাগীশ। আর তিনি 'বংশীশিক্ষা' নামে আর একথানি জীবনীকাব্যও রচনা করেন; তথন বৈষ্ণব গুরুদের জীবনী-বিবরণ লেখা বৈষ্ণব কবিদের মধ্যে স্থপ্রচলিত হয়ে পড়েছে।

#### অস্থান্য ভক্ত-জীবনী

চৈতন্তের জীবনীর মতোই তাঁর প্রধান পারিষদ্ অধৈত, নিত্যানন্দ ও হরিদাসের কথা বৈষ্ণব সমাজে সমাদৃত। এর মধ্যে স্বতন্ত্র ভাবে লিখিত হয়েছে অধৈত আচার্যের আর তাঁর পত্নী সীতাদেবীর জীবনী।

অবৈদ্বত-জীবনী ঃ শ্রীহট্ট লাউড়ের রাজা দিব্যসিংহ পরিণত বয়সে অবৈত আচার্যের শিশুত এহণ করে সংসাবত্যাগ করেন। তাঁর নাম হয় কুফ্দাস। তিনি ১৪০৯ শকাবে (খ্রীঃ ১৪৮৭) সংস্কৃত ভাষায় অহৈতের বাল্যলালা বর্ণনা করেন 'বালালীলাস্থত্রে'। পরবর্তী কালে শ্রামানন্দ এ গ্রন্থ অন্থবাদ করেন 'অবৈতত্ত্ব' বলে। বাঙ্লায় ঈশান নাগরের 'অবৈতপ্রকাশ' লাউডে লিখিত হয় খ্রীঃ ১৫৬৮-৬৯এর দিকে। ঈশান নাগর বাল্যে আচার্যের গুহেই পালিত হন। তিনি আচার্ষের পুত্রের সমবয়স্ক ছিলেন বলে প্রকাশ। ঈশান নাগরের গ্রন্থ স্থপরিচিত। অবশ্য এই চুটি গ্রন্থই ('বাল্যলীলাস্ত্র' ও 'অদ্বৈতপ্ৰকাশ') জাল বলেও অনুমিত হয়। না হলে মানতে হবে, 'অদ্বৈতপ্ৰকাশ' ক্ষুদ্র হলেও বেশ উপাদেয় কাব্য। তাতে চৈত্যুদেবের জীবনেরও অনেক কথা পাওয়া যায়। হরিচরণ দাদের 'অছৈতমঙ্গলে' চৈত্ত্যদেবেব কথাও প্রদের। দে কাব্য বেশ বড়। চৈতত্ত-জীবনীর মধ্যে তিনি শুধু কবিকর্ণপুরের লেখার কথা উল্লেখ করেছেন, তা থেকে অন্তমান করা চলে অন্তান্ত জীবনী তথনো লিখিত হয় নি। একটি উল্লেখযোগ্য বিষয় হল এই যে, শান্তিপুরে শ্রীচৈততা রাধারূপে, অহৈত কৃষ্ণ-রূপে এবং নিত্যানন্দ বড়ায়ি-রূপে দানলীলাযুক্ত নৌকাবিলাদের অভিনয় করেছিলেন। এ সংবাদটি নতুন। একথা অবশ্য অন্তান্ত চৈতন্য-জীবনী থেকে জানা যায় যে, খ্রীচৈতন্য ও অন্য হুই প্রভু এরূপে দানলীলার অভিনয় करतिष्ठित्मन, किन्छ तम मान्तिभूति नम्न, नक्षीत्म, हक्करमथत आहार्यत गुरह ; आत ভাবাবেশে চৈতন্ত সে অভিনয় শেষ করতে পারেন নি। আর একথানি 'অবৈতমঙ্গল' ছিল ভাষাদাদের লেখা, তা পাওয়া যায় নি। নরহরিদাদের (চক্রবর্তী) 'অবৈভবিলাস' অষ্টাদশ শতকের রচনা।

অবৈত-পত্নী সীতাদেবীর ক্ষ্ম চুথানি জীবনী আছে — বিষ্ণুদাস আচার্যের 'সীতাগুণকদম্ব' ও লোকনাথ দাসের 'সীতা-চরিত'। ছইথানিতেই সংশায়ের কিছু কিছু কারণ রয়েছে। সীতাদেবী অবশ্য আচার্য-পত্নী, গুরুও। কিছুদিন পরে শ্রীনিবাসের কন্যা হেমলতা দেবীও বৈষ্ণব সমাজে গুরু রূপে এইরূপ প্রভাব বিস্তার

কবেন। স্থতিশাস্থকার যাই বলুন, শাক্ত বা বৈষ্ণব সাধনায় নারীর স্থান নিচে নয়। কিন্তু সাধারণত বাঙালী সমাজ, বিশেষত উচ্চবর্গ, স্মার্ত পণ্ডিতদের শাসনেই চলেছে— চৈতক্তদেবের সময়েও তার পরেও। তথাপি এরপ নারীজীবনী যে এ-দেশের জীবনী-কাব্যেরও বিষয়বস্তু হয়েছে, তা বেশ উল্লেখযোগ্য ঘটনা। গ্রন্থ ছ'থানিতে ক্রত্রিমতা থাকলেও এ বিষয়টি প্রণিধান্যোগ্য।

শ্রীচৈতন্তার অক্সতম পারিষদ্ বংশীবদন চট্ট অন্ত দিক দিয়ে ভাগাবান। সপ্তদশ শতাব্দীতে তাঁর প্রপৌত্র রাজবল্লভ তাঁর জীবনী অবলম্বন করে লেখেন 'বংশী-বিলাস' ( ম্রলী-বিলাস )। বৈষ্ণব শাধনার ইতিহাসে এ গ্রন্থ মূল্যবান। আবার অষ্টাদশ শতকে প্রেমদাসের 'বংশী-শিক্ষা'ও এঁকেই নিয়ে রচিত। তৃই গ্রন্থেই চৈতন্তাদেবের সম্বন্ধেও নৃতন কথা কিছু কিছু আছে।

শ্রীনিবাসাদির জীবনীঃ ষোড়শ শতকের জীবনী-কাব্যে যেমন চৈত্য ও অবৈত্র বিষয়বস্তু, সপ্তদশ শতকের জাবনী-কাব্যের প্রধান বিষয়বস্ত তেমনি শ্রীনিবাস ও নরোত্তম। এই সব কাবোর মধ্যে সর্বাধিক পরিচিত অবশ্র নিত্যানন্দদাদের 'প্রেম-বিলাদ' ( খ্রীঃ ১৬০০-১৬০১ )। নিত্যানন্দদাদ শ্রীপগুবাসী ছিলেন, আর তার আসল নাম ছিল বলরামদাস; তিনি 'বীরচক্র-চরিত'ও লিখেছিলেন বলে গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন। নরহরি চক্রবর্তী 'ভক্তিরত্বাকর' ও 'নরোত্তম-বিলাদে'র কিছু কিছু জিনিদ এই গ্রন্থ থেকে গ্রহণ করেছিলেন। কি**স্ত** 'প্রেম-বিলাসে' প্রক্রিয় যথেষ্ট আছে। তথাপি বৈষ্ণব ধর্মের ইতিহাস আলোচনায় এ গ্রন্থ প্রয়োজনীয়। গুরুচরণদাসের 'প্রেমামৃত' এ গ্রন্থের পরে রচিত হয়— শ্রীনিবাস ও তার পুত্র গতিগোবিন্দের বাল্যজীবনী তাতে বর্ণিত হয়েছে। সপ্তদশ শতকের অন্য মুইখানি বৈষ্ণব জাবনা হল গোপীবল্লভদাসের 'রসিক্মঙ্গল' (খামানন্দের প্রধান শিষ্য রিদিকানন্দের জীবনী) ও শ্রীনিবাস আচার্ষের পুত্র গতিগোবিন্দের 'বীররত্বাবলী' ( নিত্যানন্দের পুত্র বীরচন্দ্রের কাহিনা )। তথনকার অক্সান্ত গ্রন্থের মধ্যে ওক্ষচরণদাসের 'প্রেমামৃত' এবং যত্নন্দনদাসের 'কর্ণানন্দ' ্গ্রীঃ ১৬০৭-১৬০৮) আর শেষে অষ্টাদশ শতাব্দীব মনোহরদাসের 'অফুরাগবল্লরী'রও বিষয় জীনিবাস। যতুনন্দনদাস অবশ্য প্রসিদ্ধ পদকর্তা এবং রূপ গোস্বামীর শংস্কৃত নাটক ও কৃষ্ণদাস কবিরাজের সংস্কৃত কাব্যের অত্বাদক হিসাবেও বাঙ্গা সাহিত্যে স্থপরিচিত। তিনি শ্রীনিবাস আচার্ষের কন্সা হেমলতা দেবীর শিষ্ক্ তাঁর অমুরোধেই 'কর্ণানন্দ' রচনা করেন।

অষ্টাদশ শতাব্দীর নরহরি চক্রবর্তীর 'ভক্তিরত্বাকর' শুধু শ্রীনিবাসের জীবনীগ্রন্থ নয়; আরও ব্যাপক তার পরিধি ও বিষয়। নরহরি চক্রবর্তীও জীবনীকার
হিসাবে আরও খ্যাতিমান। কিন্তু শ্রীনিবাসের জীবনীর মধ্যে 'ভক্তিরত্বাকর'কেও
গণ্য করতে হয়। 'ভক্তিরত্বাকরে' নরোত্তম ও শ্রামানন্দের স্থানও গৌণ নয়।
তা ছণ্ডোও নরোত্তমের জীবনী নরহরি চক্রবর্তী লিখেছেন 'নরোত্তম-বিলাসে'।
শ্রামানন্দের ছোট হু'খানি স্বতন্ত্র জীবনী আছে, আঠার শতকের রচনা। কিন্তু
সপ্তদশ শতকের 'রিসিক্মঙ্গলেও তার কথা আছে। 'রিসিক্মঙ্গল' তার প্রধান
শিল্প রসিকানন্দকে নিয়ে লিখিত, ত। পূর্বেই জেনেছি। ওড়িল্পা অঞ্চলে বৈশ্বব

সপ্তদশ শতকের শেষে বৈষ্ণব-প্রেরণ। অনেক দিকে মন্দীভূত হয়ে আসে
সত্য। কিন্তু মহাজনদের জীবনী-রচনা বা মহাজনদের গণাখ্যান, শাখা-নির্ণয়
প্রভৃতি সমভাবেই চলে। বৈষ্ণব আন্দোলনের ইতিহাসে সে-সবের মূল্য আছে,
কিন্তু সাহিত্য বলে মূল্য বিশেষ নেই। তথাপি প্রেমদাস, মনোহরদাস ও
বিশেষ করে নরহরি চক্রবর্তী সেই বৈষ্ণব ইতিহাসের ধারাকে অব্যাহত রাখেন;
অষ্টাদশ শতকের মান্তব হলেও এ জন্তোই এ প্রসঙ্গে তাদের নাম শারণীয়।

#### পদাবলী

আধুনিক কালের ( ঐঃ ১৮০০) পূর্বেকার বাঙ্লা সাহিত্যের প্রধানতম গৌরব জীবনীকাব্য নয়, মঙ্গল-কাব্য নয়, নান। পৌরাণিক কাব্যও নয়,—সেগৌরব বৈষ্ণব গীতিকবিতা বা 'পদাবলী' সাহিত্য।

সম্ভবত গীতিকবিভাই বাঙালী প্রতিভার নিজম্ব প্রকাশ-পথ। 'চ্যাপদ' থেকে আধুনিক কালে রবীন্দ্রনাথ বা রবীন্দ্রোত্তর কাল পর্যন্ত বাঙ্লা সাহিত্যের প্রধান পরিচয়—বাঙালীর গীতি-কবিতা। বৈষ্ণবগীতিকবিতার ধারাও সেই জয়দেব-বিতাপতি-চণ্ডীদাস থেকে আরম্ভ করে একেবারে রবীন্দ্রনাথ ও তাঁর অফুজদের কাল পর্যন্ত অবিচ্ছিন্ন ধারান্ন প্রবাহিত। অবশু, পদাবলীর প্রধানতম বিকাশের কাল ছিল এই শ্রীচৈততা যুগের তুই শতাদীতে ( ঝাঃ ১৫০০-ঝাঃ ১৭০০); তারপরে সে ধারা গতাহুগতিকতার আচ্ছন্ন হয়ে পড়ে। বিশাল এই পদাবলী-সাহিত্যের অনেক পদই ভক্ত ভিন্ন অহ্যদের নিকট বিশেষত্ব-বর্ত্তিত, ক্লান্তিকর, বৈষ্ণব রসতত্বের ধরাবাধা মানুলী দৃষ্টান্ত মাত্র। কিন্তু সে সব ছাটাই

করে এমন গুটি পঞ্চাশ পদ আমরা আবিদ্ধার করতে পারব, শুধু বাঙ্লায় কেন, ভারতের কোনো ভাষার ক্লফ-লীলার কাব্যেই যার তুলনা নেই। আর তারও মধ্যে এমন দশটি পদ আবার আমরা সানন্দে গ্রহণ করতে পারব, বিশ্ব-সাহিত্যের যে কোনো গীতিকবিতার সংকলনে যার স্থান হতে পারে।

'ব্রজবুলি' ঃ রুষ্ণ-লীলা অবলম্বন কবে গীতিকবিতা রচনা চলেছিল অনেক দিন থেকেই, বিশেষত ভারতের এই প্রাচ্যমণ্ডলে—পৌডে মিথিলায়। মধাযুগের বাঙ্লায় সেই গীতিকাব্য কিছু কিছু রচনা হয়েছিল জয়দেবের অমুকরণে—সংস্কৃতে; কিছু থাটি বাঙ্লায়—চণ্ডীদাসের ধারায়। কিন্তু বেশির ভাগ বৈষ্ণব পদই রচিতা হয় একটি মিশ্র ভাষায়, 'ব্রজবৃলি'তে। এই ধারার মূল উৎস বলা যায় মিথিলার কবি বিভাপতিকে। ব্রজবৃলি যে আসলে ব্রজভূমির ভাষা নয়, মূলত মৈথিল ও বাঙ্লা মিশ্রিত ভাষা, আর তার সঙ্গে এখানে ওথানে ব্রজবাসী বৈষ্ণব মহাজনদের প্রভাবে মিশ্রিত হয়েছে এক-আধটি ব্রজভাষার শব্দ,—এই সত্য প্রথম আবিদ্ধার করেন অধ্যাপক স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায়। এ বিষয়ে সম্পূর্ণ ও বিশদ আলোচনা করেছেন ভাঃ স্বকুমার সেন।

'ব্ৰন্ধবুলি'র মতো ভাষার উদ্ভব হল মৈথিল ভাষায় কবি বিভাপতির রাধাকৃষ্ণ-লীলার গীতিসমূহ থেকে।

বিষ্ণাপতি ঃ জয়দেবের পরে পূর্ব ভারতে বিভাপতির মতে। কবি আর জন্মান নি । পঞ্চদশ শতকে মিথিলায় তিনি জন্মগ্রহণ করেন, আর প্রায় একশত বংসর তিনি জীবিত ছিলেন বলে মনে হয়। সংস্কৃতে তিনি পরম পণ্ডিত ছিলেন। আর অপল্রংশ তিনি বে 'কীতিলতা' প্রভৃতি কাব্য রচন। করেছিলেন ত। পূর্বেই উলিখিত হয়েছে। নিজের মৈথিল ভাষায় তিনি রচনা করেন রাধারুক্ষ-লীলার এই-সব পদ। সম্ভবত বিভাপতি রক্ষভক্ত ছিলেন না, ছিলেন পঞ্চোপাসক, হর-গৌরীর প্রতি তাঁর ভক্তি ছিল অরুত্রিম। অস্তত বিভাপতির সময়ে চৈতল্যদেব জন্মান নি; তাই রাধারুক্ষ-লীলার গানের সেই আধ্যাত্মিক রূপাস্তর্মও বিভাপতির সময়ে হয়নি। বিভাপতির রাধারুক্ষ-লীলাও নুর্নারীর প্রেম-মূল্ন-বিরহের গান; বিভাপতির রাধারুক্ষও নর-নারীরই অন্তক্ষ । দেহ নামক বাস্তব জিনিসটির জন্ম সংস্কৃত কবিদের মনে লক্ষা জাগত না; দেহাতীত প্রেমেও তাঁদের কোনো বিশেষ আত্মা বা আগ্রহ ছিল না। বিভাপতিও এই ভারতীয় ঐতিক্ষের কবি, জপুর্ব কাব্যশক্তির ও সন্ধীতমাধুর্যের অধিকারী কবি।

মিথিলা তথন গ্রায়ের প্রধান পাঠকেন্দ্র। বাঙালী ছাত্রর। সেধানে স্থায় অধায়ন করতে থেতেন, বিভাপতির পদাবলী শুনতেন, মুগ্ধচিত্তে স্বদেশে তা নিয়ে ফিরতেন। তথনো মৈথিলা ও বাঙ্লা ভাষার পার্থকা ত্তর নয়। দেখতে না দেখ তে বিভাপতির পদ তাই বাঙ্লায় বিস্তৃত হয়। শ্রীচৈতক্তদেবের সমকালেই দেখি—মিথিলার কবি বিভাপতি বাঙ্লার কবি বলেই বাঙালার নিকট পরিচিত হয়ে গিয়েছিলেন। তাঁর রাধাকৃষ্ণ-প্রেমের মৈথিল পদসমূহ যে মৈথিলীতে রচিত তাও পরে আর কেউ মনে করেন নি। বিল্ঞাপতিণ রচনা-মাধুর্যে আরুষ্ট হয়ে বিভাপতির অন্নকরণে বাঙালী পদক্তারাও অনুরূপ ভাষায় পদ-রচনায় মেতে উঠলেন,—স্বয়ং রবীন্দ্রনাথ এই ভাষার মাধুষে আক্রষ্ট হয়ে ব্রজবুলিতে লেখেন 'ভান্থসিংহের পদাবলী'। বাঙালীর লিখিত এই অনুকৃত কাব্যভাষায়ও যে বাঙ্লা ভাষার প্রভাব পড়বে তা স্বাভাবিক। কিন্তু তবু এ ভাষা যে থাঁটি বাঙ্লা নয়, ত। সকলেই বুঝতেন। মৈথিল ভাষা অপরিচিত বলে সাধারণ লোকে মনে করে নিলেন—এই বিভাপতির পদের ভাষাই ব্রন্ধভূমির ভাষা, রাধা-ক্লফের শ্রীমুখের ভাষা। তাই এর নামকরণ হয় 'ব্রজ্বুলি' অর্থাৎ বুন্দাবনের ভাষা। কিন্তু 'ব্রন্ধভাষা'র সঙ্গে যাঁর পরিচয় আছে তিনি সহজেই বুঝবেন এ ধারণা ভুল। আর, 'ব্রঙ্গুলি' আসলে ব্রঙ্গলীলার মৈথিলী-বাঙ্লা-মিশানো কাল্পনিক ভাষামাত্র। অবঙ্গ রাধাক্ষ্ণ-বিষয়ক কবিতা ছাড়া অন্য গীতিকবিতাও এ ভাষায় রচিত হয়েছে, এবং বাঙ্লার বাইবে নেপালে কামরূপে ওড়িয়াতেও এই ব্রজ্বুলিতে কাব্য-রচনা চলেছিল। তাই, সে সব ক্ষেত্রে এই মিশ্রিত মৈথিলীর স**ঙ্গে** বাঙ্লা ছাড়া প্রাদেশিক অন্স বুলিরও ছাপ এক-আধটুকু পাওয়া যাবে।

পঞ্চশ শতানীর মিথিলার কবি বিত্যাপতি ঠকুর মৈথিলী কবিত। অপেক্ষাও সংস্কৃত অপঅংশে কাব্য রচনা করেছিলেন অনেক বেশি; কিন্তু তিনি বাঙালী বৈষ্ণব-সমাজে বৈষ্ণব-ভক্ত বলেই শুধু গণ্য হন নি, বাঙালী তাঁকে বাঙ্লার কবি বলেই জানত। আর যিনি বাঙ্লার এত বড় এক কাব্য-ধারার জন্মদাতা তাঁকে বাঙ্লা সাহিত্যের আপনার বলা নিশ্চয়ই সম্চিত।

পদাবলীর সাধারণ রূপ ঃ বিষয় অন্থসারে পদাবলীর পদসমূহ সংগৃহীত হয় নি । সে ভাবে ভাগ করলে বৈষ্ণব গীতিকবিতাগুলি চাব ভাগে পড়ে (দ্র:—ডা: স্থকুমার সেনেব বা: সা: ইতিহাস); যথা (১) গৌর-পদাবলী ঃ এ-সব পদে চৈতন্ত-লীলা বর্ণিত হয়েছে । ভাগবতের শ্রীকৃষ্ণ-লীলারই যে তা নৃতন রূপ,

এ কথাটি এ-সব পদের প্রতিপাত্য: তত্ত্ব হিসাবে এই যে নবদ্বীপ ও শ্রীথণ্ডের বৈষ্ণব মহাজনদের মতবাদ ছিল, ত। পূর্বেই দেখেছি। (২) ভজন পদাবলী: এসব আসলে বন্দনাগীতি, প্রার্থনা-কাব্য, গুরু ও মহাজনদের উদ্দেশ্যে রচিত। (৩) রাধাকৃষ্ণ পদাবলী: পদাবলী বলতে সূচরাচর বোঝায় প্রধানত এই ব্রদ্দলীলার কাব্য। এ যে বহুদিনের স্থপ্রচলিত একটি ধারা, তা আমরা দেখেছি। কিন্তু তথন এ কাহিনী ছিল আদিরসের বিষয়-বস্তু; চৈতন্তদেবের পর থেকে তা হয়ে উঠল প্রেমভক্তিরসের অপূর্ব আশ্রয়। রাধা আর রাধা নেই, চৈতক্তদেবের তীব্র আকুলতার মধ্য দিয়ে তিনি মানব-আত্মার চিরন্তন বিগ্রহ হয়ে উঠলেন। অবশ্য, গোপীদের মধুর রস ছাড়াও, ক্লফ-যশোদার আশ্রয়ে বাৎস্ল্য রস আর গোপ-বালকদের আশ্রযে স্থারস্ও এই অধ্যাত্ম-র।গ্রঞ্জিত কাব্যধারায় স্থান লাভ করেছে। (৪) রাগাত্মিকা পদাবলী: এর প্রাচীনত্ব হয়তো আরও অধিক; 'চর্যাপদে' আমর। এই ধারারই তথনকার প্রথম নিদশন দেখেছি বাঙ্লায়। আর এ ধারা এসে একেবারে আধুনিক আউল-বাউলের গানে ঠেকেছে। বৈষ্ণব সহজিয়াদের হাতে এ ধারার এমন কয়েকটি শ্রেষ্ঠ নিদর্শন আমরা পেয়েছি যার তুলনা নেই। অবশ্য সাধারণত গুহু সাধন-তত্ত্বে বিষয় বলে অনেক সময়ে এ-সব পদ ছুর্বোধ্যও।

কিন্তু বিষয় হিসাবে পদাবলীগুলি সাধারণত ভাগ করা হয় নি । পদকর্তাদের নাম বা কালামুযায়ীও তা গ্রণিত নয়। ত্-একজন প্রধান প্রদান পদকর্তার পদের অবশ্য শ্বতম্ব সংগ্রহ আছে। নাহলে পদাবলীগুলি আমরা পাই কিছু কিছু বৈশ্বব অলপ্কার-নিবন্ধ থেকে; এবং প্রধানত পাই পববর্তী বৈশ্বব মহাজনদের সংগ্রহ-গ্রন্থ থেকে। সেই সব সংগ্রহ-গ্রন্থ প্রায়ই অপ্তাদশ শতকে সংকলিত। অথচ অপ্তাদশ শতকেই বৈশ্বব পদাবলী অনেকাংশে একটা হাচে-ঢালা ভক্তিরাতি ও কাব্যরীতি হয়ে উঠেছে। পদাবলীর শ্রেষ্ঠ যুগ গিয়েছে ষোড়শ শতাব্দীতে, তথনো চৈতক্তের প্রেমোন্মাদনায় তা মঞ্জরিত। সপ্তদশ শতাব্দীতেই সে প্রেরণা আর ততটা প্রাণোচ্ছল নেই। তবু তথনো সৌন্দর্য, স্বচ্ছতা, অক্কব্রিমতা, এবং বিশেষ করে, কাব্য-কৌশল সবই তাতে স্থপ্রচ্ব।

পদাবলীর সংগ্রহ-গ্রন্থসমূহে রাধাক্তঞ্বে প্রেম-কাহিনীর কবিতাগুলি শাজান হযেছে বৈষ্ণব রস-তত্ত্বের নিয়মান্থ্যায়ী বয়:সন্ধি, পূর্বরাগ, দৌত্যা, অভিসার, সম্ভোগ, মানবিরহ, প্রেমবৈচিত্তা, ভাবসম্মেলন ইত্যাদি অন্থক্তমে এবং নামিকা-বিভাগের নিয়মে বাঁধা নানা পার্থক্য অহ্বায়ী; যথা, মানিনী, খণ্ডিতা, বিপ্রলব্ধা, ইত্যাদি। অবশ্য অনেক সময়েই গৌরলীলার পদ দিয়ে তা আরম্ভ। এসব রস-বিশ্লেষণের মূল হচ্ছে রূপ গোস্বামীর সংস্কৃতে লেখা 'ভক্তিরুসামৃতিসির্কু', 'উজ্জ্বল-নালমণি', এবং নরহরি চক্রবর্তার 'ভক্তিরত্বাকর।' পদসংগ্রহকারীরাও সেই বিশ্লেষণ অন্থায়ীই পদ সাজিয়েছেন। আসলে পদকর্তারা কেউ কেউ হয়তে। থণ্ড কবিতা বা থণ্ডণীত রচনা করেছেন। আনেকে হয়তো ধারাবাহিক রাধাক্বছের প্রেম-লীলাও বর্ণনা করতে চেয়েছেন। আরপ্ত অনেকে চেয়েছেন পদাবলীতে রাধাক্বছের চবিশ প্রহরের অইকালিক লীলা যথাক্রমে বর্ণনা করতে। কিন্তু শেষদিকে অনেকে যেন একেবারে রসশাল্পের বিশ্লেষণ সন্মূথে রেখেই বসেছিলেন তার দৃষ্টান্ত হিসাবে পদ্-প্রণয়ন করতে, এ বিষয়েও সন্দেহ নেই। ভক্তি অক্বত্রিম হলেও এরপ রচনায় প্রেরণার স্বচ্ছতা কমে আসবেই; আর, রচনাতেও ক্রমশই দেখা দেবে ক্বত্রিমতা। পদাবলীর অজ্য্র প্রাচুর্বের মধ্যেও তাই স্কিট-লক্ষণ এত কম চোথে পডে।

সমস্ত বৈষ্ণব পদাবলী অবশ্য আজও সংগৃহীত হয় নি;—এখনো তার সংগ্রহ চলেছে। যা সংগৃহীত হয়েছে তার সংখ্যা তথাপি সাত আট হাজার। অষ্টাদশ শতাব্দীর পূর্বেই দেখি তিন হাজারের উপর পদ সংগৃহীত হয়েছে। পদকর্তার সংখ্যাও তথনি ১৫০এর উপর; অস্তত ৩ জন তার মধ্যে নারী কবি, ১১ জন মুসলমান। মধ্যযুগের বাঙালী প্রতিভাবে আপনার প্রকাশ-পথ চিনে নিয়েছে, তার প্রমাণ একদিকে পদাবলীর এই অজম্রতা; অ্যাদিকে উৎকৃষ্ট পদ-সমূহের অমাথ আবেদন।

### চৈতন্য-পর্বের পদকর্তা

রাধারুক্ষ-লীলার পদ ও চৈতন্ম-লীলার পদ ভাবে ভাষায় ক্রমেই এত প্রথাগত ও গভাস্থগতিক হয়ে উঠেছে যে, এই সব পদের অধিকাংশেরই বৈশিষ্ট্য খুঁজে পাওয়া যায় না। অনেক পদ থেকে পদকর্তাকে আবিদ্ধার করাও ভাই হংসাধা;—অনেক ক্ষেত্রে তা অসাধা। কারণ, একই পদে হয়তো বিভিন্ন পুঁথিতে বিভিন্ন ভণিতা পাওয়া যায়; একই পদে হই-এক সময়ে হই কবির ভণিতা একই সঙ্গে পাওয়া যায় ( যেমন, বিছ্যাপতি ও গোবিন্দদাসের ), একই নামের পদকর্তাও আছেন একাধিক ( যেমন, গোবিন্দদাস কবিরাজ ও গোবিন্দদাস চক্রবতী, ); আবার কথনো বা কোন্টা নাম কোন্টা উপাধি তাও অনিশ্চিত (যেমন, কবিশেখর, রায়শেখর, কবিরঞ্জন,--সবই কি দৈবকীনন্দন সিংহের উপাধি? কবিরঞ্জন ও কবিশেথর-কি একই লোক? —'ছোট বিভাপতি' ? ); এবং একই নামে ( যেমন, 'বিভাপতি', 'চণ্ডীদাস' ) যে কত জন লিখেছেন তাও বল৷ কঠিন,—নতন পদ বা পদাংশকে কোনো পূর্ববর্তী মহাজনের পদ বলে চালিযে দেবার বা তাদের প্রচলিত পদের মধ্যে ঢ়কিয়ে দেবার ঝোঁকও পূর্বাপরই ছিল। অতএব, বিশেষ প্রসিদ্ধ পদ ও বিশেষ প্রসিদ্ধ পদকর্তা ভিন্ন অন্ত পদ ও পদকর্তাদের পরিচয় গ্রহণ সাহিত্য-পাঠকের পক্ষে নিপ্রয়োজন। (ডা: দীনেশ দেন পদকর্তাদের একটি তালিকা দিয়েছেন 'বঙ্গভাষা ও সাহিত্যে'। বলাই বাহলা, তাও অসম্পূর্ণ। ব্রজবুলি ও ব্রজবুলি-পদকর্তাদের বিশদ বিবরণ দিয়েছেন ডাঃ স্থকুমার সেন ইংরেজিতে লিখিত ব্রজবুলি সাহিত্যের ইতিহাসে।) একটা জিনিস তবু এই সব পদ থেকে বোঝা যায়--পদের বিশেষ গুণাগুণ থেকে অহুমান করা চলে তা কোন শতাদীর রচনা (অবশ্য লিপিকাররা তার উপরও ছাপ দিয়ে যান নিজেদের হাতের ও কালের); হয়তে। 'পদকর্তার' পরিচয় থেকেও তা আবার স্থির কর। সম্ভব। বিভিন্ন শতান্দীর এই প্রধান পদকর্তাদের কয়েকটি নামই শুধু জ্ঞাতব্য, অরণ্যে প্রবেশ করে লাভ নেই।

চণ্ডীদাস ও বিভাপতি অবশ্য প্রাক্-চৈতন্ত যুগের কবি তাঁর। ছ'কনে ছটি বিশিষ্ট ধারার অষ্টা—ভাষায় ও ভাবে। এঁদের পদে চৈতন্তদেবের উল্লেখ থাক্বে না, এবং চৈতন্ত-প্রভাবেরও ছাপ থাকবার কথা নয়। চৈতন্তদেবের সময় (বোড়শ শতাদীর প্রথমার্ধ) থেকে তাই গণনা করলে প্রথমত আমরা পাই চৈতন্ত-সমকালীন মহাজনদের,—যেমন, মুরারি গুপু, যিনি চৈতন্তের প্রথম জীবনীকার (সংস্কৃত ভাষায়); সাত আটটি পদের তিনি রচ্মিতা। তিনি গাইলেন পিরীতির' জয়!

৺ পিরীতি আগুনি জালি সকলি পোড়াইয়াছি জাতি কুল শীল অভিমান।

এবং

স্রোত-বিথার জলে এই তম্ব ভাসাইয়াছি
কি করিবে কুলের কুকুরে। 🎺

শীবণ্ডের নরহরি সরকার ও বাহ্নদেব ঘোষ চৈতত্ত-লীলার প্রথম দিককার পদকার ও প্রসিদ্ধ ভক্ত। 'নরোত্তমবিলাস,' ও 'ভক্তিরত্বাকরে'র রচয়িতা নরহরি চক্রবর্তীর পদের সঙ্গে নরহরি সরকারের পদ মিশে গিয়ে থাকতে পারে, তাছাড়া নরহরির নামে সংজিয়া পদও রয়েছে, হয়তে। শ্রীথণ্ডের বৈষ্ণব-সংজিয়াদের তা কীতি। বাহ্নদেব ঘোষ লেখেন প্রায় আশীটি পদ, আর তার অক্সন্তিমতা সর্বজন-শীক্ত। বিশেষ করে বাৎসল্যরসের স্পষ্টতে তিনি কতী। বংশীবদন (চট্ট) ছিলেন আব এক সমসাময়িক পদকর্তা। তাঁর পদ ও শ্রীনিবাস আচার্যের শিশু বংশীদাসের পদ মিশে গিয়েছে। এর পরেই উল্লেখযোগ্য ঘোড়শ শতাব্দীর অত্যান্ত পদকর্তাদের মধ্যে শ্রীথণ্ডের নরহরি দাসের শিশু, 'চৈতত্যমক্ষলের' রচয়িত। লোচনদাস,—যার ছ'একটি পদ চণ্ডীদাসের নামেও চলে, লাচাড়ি ছন্দের পদে যার দক্ষ হাতের স্বাক্ষর কেউ ভূল করতে পারে না;

ব্রজপুরে রূপ নগরে রসের নদী বয়।
তীর বহিয়া তেউ আসিয়া লাগিল গোরা গায়।
রূপ-ভাবনা গলায় গোনা ঘূচিবে মনের ধাঁধা।
রূপের ধারা বাউল পারা বহিছে জগত-আঁধা।
রূপ-রসে জগত ভাসে এ চৌদ্দ-ভূবনে।
থাইলে যজে দেখিলে মজে কহিলে কেবা জানে।

এই সঙ্গেই উল্লেখযোগ্য বলরাম দাসের নাম। যদিও এ নামেও একাধিক পদকর্তা ছিলেন, তবু তাঁদের মধ্যে যিনি স্মরণীয় তিনি হয়তো এ সময়কারই কবি, আর বাৎসলারসের বর্ণনায় এই বলরাম দাস প্রায় অতুলনীয়।

শ্রীদাম স্থদাম দাম

শুন ওবে বলরাম

মিনতি করিয়ে তো সভারে।

বন কভ অভিদূরে

নব-তৃণ কুশাস্কুরে

त्गालाल लिया ना याहेह मृद्र ॥

স্থাগ্ৰ আগে পাছে

গোপাল করিয়া মাঝে

थीरत्र धीरत कतिह भगन।

নব-তৃণাস্কুর আগে

রান্ধা পায় জানি লাগে

প্রবোধ না মানে মোর মন ॥

কারণ, তা মায়ের মন, এবং বাঙালী মায়ের মন,—কাঁটা যদি ফোটে তবে যার।

আগে পাছে যাবে সেই শ্রীদাম স্থদামের পায়েই ফুটুকু, আমার গোপালের পায়ে থেন না ফোটে।

পদাবলীর অমর কবি জ্ঞানদাস ও গোবিন্দদাস। জ্ঞানদাস এই ষোড়শ শতাব্দীর শেষার্ধের কবি, নিত্যানন্দ শাখার ভাবনায় ভাবিত। তাঁর বাড়ী ছিল বর্ধমানে কাদড়ায়। গোবিন্দদাস কবিরাজ সপ্তদশ শতাব্দীর মধ্যভাগের কবি, শ্রীনিবাসের শিশু, নরোত্তম দাসের স্ক্রন্ রামচন্দ্র কবিরাজের অমূজ ভ্রাতা; শ্রীখণ্ড থেকে তাঁরা তেলিয়া বুধরি গ্রামে গিয়ে বসবাস করেন।

বাঙ্লা পদকর্তাদের মধ্যে জ্ঞানদাসের স্থান চণ্ডীদাসেব সঙ্গে, ব্রজবুলির কবিদের মধ্যে যেমন গোবিন্দদাদের (সপ্তদশ শতক) স্থান বিভাপতির সঙ্গে। চণ্ডীদাসের নামে প্রচলিত পদাবলীতে ও বিভাপতির নামে প্রচলিত পদাবলীতে অবশ্য তাঁদের অমুকারী নানা পদকর্তার পদ এসে মিশে গিয়েছে— এখনকার গবেষকরা তা অনেকটা যুক্তি-বিচার দিয়ে পথক করে নিচ্ছেন। সে স্তা গ্রাহ্ম করেই আমরা বলতে পারি বাঙ্লায় চণ্ডীদাদের নামীয় এই সব পদ ( তিনি 'দ্বিজ্ঞই' হোন আর 'দীনই' হোন ) এই মোড়শ শতকের শেষার্ধ থেকেই রূপ গ্রহণ করেছে, পরে তার সংখ্যা আরও বেড়েছে। বিভাপতির নামীয় পদাবলীও তথন 'ব্ৰজবুলি'র পদাবলী বলে গ্রাহ্ম হয়ে গিয়েছে, পরে তার সংখ্যাও বেডেছে। কিন্তু এই তুই কবিই তথন বৈষ্ণব পদরীতির আদর্শস্থল বলে গণ্য। আরে এঁদের সেই ধারায়, ভাবে ও ভাষায় যাঁরা বাঙ্লার শিরোমণি তাদের মধ্যে একদিকে শ্রেষ্ঠ জ্ঞানদাস, অন্তদিকে শ্রেষ্ঠ গোবিন্দদাস। যে-সব পদাবলী বাঙালীর গৌরব, তার অধিকাংশই হয় চণ্ডীদাদের ব। বিভাপতির ভণিতার, নয় জ্ঞানদাস বা গোবিন্দদাসের ভণিতার। ব্রজবুলিতেও প্রায় একশত পদ রচনা করেছেন, কিন্তু তার উৎকৃষ্ট পদ বাঙ্লায়। গোবিন্দদাসের প্রায় সমন্ত পদই ব্রহ্মবৃলিতে রচিত। ছন্দ-ঝন্ধারে, অমুপ্রাসে, অলঙ্কারে, কবিকর্মের অপূর্ব নিপুণতায় গোবিন্দলাস অতুশনীয়। ভাবগৌরব তার কম নয়, কিন্তু গীতিমাধুর্যই তথন যে কবিদের লক্ষ্য হয়ে উঠেছে ত। বুঝতে পার। যায়।

সপ্তদশ শতকে এই ছন্দ-ক্ষতিত্ব ক্রমেই বেড়ে চলল, ভাব-সরসতায় তথন ভাটা পড়ছে ক্রমশ। সপ্তদশ শতকেও তবু উৎকৃষ্ট পদকর্তার অভাব নেই। গোবিন্দাসকে ছেড়ে দিলে প্রধান উল্লেখযোগ্য হচ্ছেন হেমলতা দেবীর শিশ্ব ছন্দশিল্পী যহনন্দন দাস। জ্বাদানন্দ ছন্দের কারুকর্মে তাঁকেও ছাড়িয়ে গিয়েছেন, গঙ্গে গঙ্গে পদাবলীতে কাব্যরগও তলিয়ে গিয়েছে। অক্যান্ত প্রথাত পদকতা হলেন শ্রীনিবাস-শিশ্র রাধাবল্লভ দাস ( চক্রবর্তী ), গোবিন্দদাসের পৌত্র ঘনশ্যাম, শ্রীথণ্ডের রামগোপাল দাস ( গোপাল দাস ), এবং সৈয়দ মত্জা ( জ্বন্ধীপুর, ম্শিদাবাদ ); ও 'পত্মাবং'এর কবি সৈয়দ আলাওল ( আরাকান ),—য়ার কবি-প্রতিভা অন্যদিকেও ছিল অসামান্য।

এই কালের কবির। চিলেন শ্রীনিবাস-নরোত্তম-শ্রামানন্দের প্রচারে ও প্রতিভার উদ্ধা। থার সেই সময়েই বাঙ্লার বিচিত্র কীর্তন-পদ্ধতির প্রচলন হয়, বিভিন্ন ধারা ক্রমশ বিকশিত হয়ে ওঠে, য়য়া, গরানহাটী, রেনিটী (রাণীহাটী); মনোহরসাহী, ঝাড়গওী (বামান্দারণী)। বিশেষ একেকটি কেল্রের নাম অন্থলারে এই সব কীর্তন-পদ্ধতির নামকরণ হয়েছে।

অষ্টাদশ শতকেও অবশ্য কয়েকজন স্প্রসিদ্ধ পদকর্তা জন্মগ্রহণ করেছিলেন; যেমন, চন্দ্রশেথর ও শশিশেথর, রাধামোহন ঠাকুর, নবহরি চক্রবর্তী। উনবিংশ শতকেও পদাবলীতে মৃদ্ধ হযে মাইকেল কি লেগেন নি 'ব্রছাঙ্গনা কাব্য' আর রবীন্দ্রনাথ 'ভাজ্পিংহ ঠাকুরের পদাবলী' ? কিন্তু তা সত্তেও চৈত্তা যুগই (১৫০০-১৭০০ খ্রীসটান্ধ) হল মোটের উপর পদাবলীব শ্রেষ্ঠ যুগ।

পদাবলীর বৈশিষ্ট্যঃ বৈষ্ণব পদাবলীর মূলকথা ব্রজ্ঞলীলা, ভারতের অন্যান্ত অঞ্চলেও এ লাল। সমাদৃত। পদাবলীন কাব্য-ঐতিহ্য ভারতীয় (সংস্কৃতাস্থপত) কাব্যাদর্শ ও কাব্য-ঐতিহ্য, ভাবতের অন্যান্য ভাবারও প্রধান আশ্রয় তাই-ই। অতএব বাঙালা বৈষ্ণবের যা নিজস্ব তাই শুধু তু'কথায় এথানে আমরা স্মরণ করছি। প্রথম কথা হল—রাব্যরুগু-লাল। ঠিক এমন করে আন কোনো সাহিত্যে অধ্যান্ম-সাধনার ভাবমন্ন রূপক হয়ে ওঠে নি। মানব-দেহ ও মানব-প্রাণেব এই সহজ ধর্মকে অস্বীকার না করেও দেহের পরিধিকে অতিক্রম করে ধান্ন পদাবলীর প্রশ্ননী-প্রশন্ধিনী। শৈব ও সহজিয় তন্ত্রের পরিবেশেই হয়তো এ বিকাশ সম্ভব। তন্ত্রেব প্রকৃতি-পুরুষ অবশ্য স্বত্ত্র তব। কিন্তু রুষ্ণ-রাধা এক একটি মহা-মূহুর্তে নিজেদের ভেদাভেদ খুইয়ে এই মধুর রুসে এক হয়ে ওঠেন। কামনা-বাসনা কোনোটাই এথানেও অস্বীকৃত হয় মি; বিলুপ্ত হয় শুধু তার বিভেদ-বেদনা, আণ ত। বিলুপ্ত হয় এক পর্বব্যাপী নিংসীম অস্তরাবেগের মধ্যে। অবশ্য মধুর রুস ছাড়াও স্থা, বাৎসলা, দাস্থ

রসের পদও আছে। কিন্তু পদকর্তাদের চোথে মধুর রসই শ্রেষ্ঠ রস। ইন্দ্রিয়ের মধ্য দিয়ে ইন্দ্রিয়াতীতের এই সন্ধান, ব্যক্তি-কামনার মধ্য দিয়ে বিশ্ব-কামনার মধ্যে এই জাগরণ, মানব-আত্মার এই প্রমাত্মার সঙ্গে মিলনের অভিসার—
এই রহস্তাটিই বৈষ্ণব পদাবলীব আত্মা। মাহুষী প্রেমের ভাগবতী ভক্তিতে এই রূপান্তর-রহস্তাকে কেন্দ্র করেই তার সমস্য সাধ্যা।

দ্বিতীয় কথা এই যে, এ সাধনার পবিণতি হয়তো বৈষ্ণবের পরম বৈরাগ্য, শাস্তরস : কিন্তু সাধনার পদ্ধতি হল আর্তি ও আকুলতা। কান্তরসই হল সর্ব-রসসার। বিশ্বের হলাদিনী শক্তির বিকাশে বৈভবে তার যাত্রা, স্বেদ কম্প রোমাঞ্চ থেকে স্বৰু করে প্রেমোনাদনার ভাবৈধর্যে তাব পরিণতি। 'বন-বন্দাবন', 'মন-বুন্দাবন' আর শেষে 'নিতাবুন্দাবন'—কোনো বুন্দাবনই তাই মিথা। নয়। 'শুধু বৈকুঠের তরে বৈষ্ণবের গান' নয়, লক্ষ্য তথাপি বৈকুণ্ঠই। প্রেম-চতুরের বংশী গোপবধুকে ব্যাকুল করে—সমস্ত গৃহকর্মে তার ভুল ঘটে। কিন্ধু শুধু দেহটাই বিবশ হয় না, তার প্রাণ্ড ছোটে। আর সেই প্রাণ্ড একা ভুধ ছোটে না বংশীবটের দিকে, ছোটে ব্রজেব স্থামলী-ধবলী, সেই বংশীধ্বনিতে উজান বহে যমুনা, থদে পড়ে গোপবণুর বসন-ভূষণের মতোই সংসারেব বন্ধন, পদাবলীর ভাষা হল আকুল্তার ভাষা। এই আর্তি সত্তাব স্বাতন্ত্র্য-বোধ। ও আকুলভার বাহক যে পদসমূহ সেগুলি ভাই শব্দপ্রধান কাব্য নয়, স্থরপ্রধান সঙ্গীত। বৈষ্ণব পদাবলী তাই পড়বার জিনিস নয়; স্থারে তালে ছন্দে রস্কীর্তনে তার সম্পূর্ণতা। এ কথা মনে না রাখলে আজ পড়তে বসে 'ব্রজবুলি'র অনেক পদকে মনে হবে অলঙ্কার-বাছলো অচল, আর অনেক वां ह ना भारक मत्न इत्व इाक्षकत, झाः नाभना, ग्राँखामी। देवस्व उक्त ना হলে অবশ্য পদাবলী বা পদকীর্তনের অনেক কিছুই মনে হবে অসহ। তবু পদাবলীর তত্ত্ব জগতের সঙ্গে এই সাধারণ পরিচয়টুকু রাখলে কাব্যর্মিক পাঠকও, ভক্তিতে বিগলিত না হোন, অন্তত তার রসাম্বাদনে যথেষ্ট পরিতৃপ্ত হবেন। বিশেষ করে তাঁকে পরিতৃপ্তি দেবে চণ্ডীদাসের কয়েকটি পদ।

পদাবলীর কাব্যরসঃ বাঙ্ল। সাহিত্যের পাঠক মাত্রেই পদাবলীর এক একটি পদের তু'একটি পঙ্ক্তিকে আপনা থেকেই আপনার ভাষা বলে বীকার করে নিয়েছেন;—তা আর শুধু বৈফ্বের গান নেই, রাধাক্বফের লালা-বিষয়ও নেই, তা চিরস্তন মানবলীলার স্বাক্ষর বহন করে হয়ে গিয়েছে বিশ্বমানবের গান, তাদের প্রাণলীলার কথা। যেমন, চণ্ডীদাসের কাব্যে ঐক্তফের 'পূর্বরাগে'র উক্তি ( রাধার রূপ ):

🔾 চলে নীল শাড়ী নিঙাড়ি নিঙাড়ি পরাণ সহিত মোর ।

অথবা: জ্ঞানদাসের সেই অপূর্ব ছ'টি 'পূর্বরাগে'র পঙ্ক্তি:

্রপ লাগি আঁথি ঝুরে গুণে মন ভোর। প্রতি অঙ্গ লাগি কান্দে প্রতি অঙ্গ মোর॥

প্রেমের কবিতা এর চেথে খদ্চন্দ আর সতা বেধি হয় হতে পারে না। আরও আধ্যাত্মিক হতে পারে তার ভাব, আরও স্পষ্ট প্রাণােচ্ছল হতে পারে তার রপ, কিন্তু এমন স্বল প্রেম-বেদনার প্রকাশ কবিতায় আর বেশি নেই। এই কামনা অবশ্য মানবীয় কামনা; আধ্যাত্মিক তত্ত্বের মতােই তাও বৈঞ্ব কবিতার তন্ত্রীতে তন্ত্রীতে অন্তরণিত। কোথাও হয়তাে কাব্যালঙ্কারে তা একটু আচ্ছাদিত, অধ্যাত্মভাবে আচ্ছন্ন; কিন্তু সমস্ত উজ্জল রসের মধ্যে মানব-কামনার সরাগ জালা কোথাও বিল্পু হয়ে যায়নি, প্রায়ই তা দেখা যাবে। তাই তা সর্বসাধারণের ভাষা হয়েছে। যেমন, চণ্ডীদাসের এই পদটি—

তুহুঁ কোরে তুহুঁ কাঁদে বিচ্ছেদ ভাবিয়া। আধ তিল না দেখিলে যায় যে মরিয়া॥

কিংবা চণ্ডীদাসের রাধার এই উক্তি:

কি মোহিনী জান বঁধু কি মোহিনী জান।
অবলার প্রাণ নিতে নাই তোমা হেন॥
রাতি কৈলুঁ দিবস দিবস কৈলুঁ রাতি।
বৃঝিতে নারিয় বঁধু তোমার পীরিতি॥
ঘর কৈলুঁ বাহির—বাহির কৈলুঁ ঘর।
পর কৈলুঁ আপন আপন কৈলুঁ পর॥

এবং

সই কেমনে ধরিব হিন্ন।
আমার বঁধুয়া আন বাড়ি ধায় আমার আঙ্গিনা দিয়া।
আর ভাব-সম্মেলনের এই তন্মযতাঃ
বঁধু কি আর বলিব আমি।

তোমার চরণে আমার পরাণে বান্ধিল প্রেমের ফাঁসি। সব সমর্পিয়া একমন হৈয়া নিশ্চয় হৈলাম দাসী॥

বিভাপতি অবশ্য অনেক বেশি অলমার-বিদগ্ধ কবি। কিছু তাঁর পদও সাধারণে নিজম্ব করে নিতে বাধা পায়নি। যেমন,

> আজুরজনীহাম ভাগে পোহায়লুঁপেথলুঁ পিয়া-মুখ-চন্দ

আর তাই

সোই কোকিল অব লাথ ডাকয় লাথ উদয় করু চন্দা। পাঁচ বাণ অব লাথ বাণ হউ মলয় পবন বহু মন্দা। আর রাধার সেই প্রসিদ্ধ উক্তি:

> গণইতে দোষ গুণলেশ ন পাওবি যব তুহুঁ করবি বিচার।

আর প্রার্থনামূলক এই পদঃ

তাতল সৈকতে বারিবিন্দু সম স্থত মিত রমণী সমাজে।

কিংবা ভাবাবেশের এই অপৃব পদ—যা সম্ভবত কবিবল্পভের, যদিও বিভাপতির নামে চলে গিয়েছে—

> স্থিরে কি পুছিসি অন্তর্ত্তব মোয়, সোই পীরিতি অনুরাগ বাধানিতে তিলে তিলে নৌতুন হোয়। জনম অবধি হাম রূপ নেহাবহু

নয়ন না তিরপিত ভেল। লাথ লাথ যুগ হিয়া হিয়ে রাপলুঁ তবু হিয়া জুড়ন না গেল।

দেহকে না ছাড়িয়েও এথানে বিভাপতির (?) প্রেম দেহাতীত হয়ে উঠেছে— চণ্ডীদাসের শ্রেষ্ঠ পদের মতোই।

কিন্তু বিভাপতি অতুলনীয় তাঁর ছন্দ ও সঙ্গীতের জন্মই; ব্রজবৃলির কবিদের ছন্দঝংক্ত মধুর পদাবলীও তাই তাঁর বলেই চলে যায়। যেমন, বিভাপতির বলে পরিচিত এই স্থপরিচিত পদটি রায় শেখরের। এ সথি হমরি তৃথক নাহিক ওর।

এ ভরা বাদর মাহ ভাদর শূন মন্দির মোর।

ঝঞা ঘন গরজন্তি সন্ততি ভূবন ভরি বরপন্তিয়;।

কান্ত পাছন কাম দারুণ স্ঘন থরশর হস্তিয়া॥

কুলিশ শত শত পাত মোদিত ম্যূর নাচত মাতিয়া।

মন্ত দাহরী ডাকে ডাহুকী ফাটি যাওত ছাতিয়া॥

তিমির দিগ্ ভরি ঘোর যামিনী অথির বিজুরিক পাঁতিয়া।
ভনরে শেথর কৈছে বঞ্চব হরি বিস্তু ইহু রাতিয়া॥

প্রচলিত পাঠান্তরে

বিতাপতি কহ কৈসে গোঙায়বি হরি বিমু দিন রাতিয়া॥

বাকোর এই বিহাচ্ছটা আর ছন্দের এই মেঘগর্জনেই যে দেনিন থেকে বাঙ্লা দেশের কবিতা বর্ধান্তরাগিণী আর প্রিয়-অভিসারিণী বিরহিণী হয়ে গিয়েছে তাতে বিশ্বয়ের কিছু নেই।

পূর্বেই বলেছি এই ধারারই কবি গোবিন্দদাস কবিরাজ— খ্রীজীব গোস্বামী থাকে কবীন্দ্র বা কবিরাজ উপাধি দেন। কয়েকটি পদে গোবিন্দদাস বিভাপতির নামও নিজের ভণিতার সঙ্গে সংযুক্ত করেছেন।

বর্ষ। তাঁরও কাব্যে তেমনি কীতিত, বিশেষত বর্ষাভিসার। কিন্তু তিনি জানেন—

> স্থনর কৈছে করবি অভিসার। হরি রহ মানস-স্থরবুনী পার॥

গোবিন্দাস কবিরাজ আরও অগ্রসর হয়ে যান ছন্দে, অল্কারে, উপমায় ।
অঞ্জন-গঞ্জন জগজন-রঞ্জন জলদ পুঞ্চ জিনি বরণ।
তঞ্জণারুণ থলকমলদলারুণ মঞীর রঞ্জিত চরণ॥

্কিস্ক শত উৎপ্রেক্ষার মধ্যেও কবিত্বহীন নয় তাঁর পদঃ

যো দরপণে পহু নিজম্থ চাহ। হাম অঙ্গ-জ্যোতি হইয়ে তক্ত মাহ॥

সন্দেহ মাত্র নেই, গোবিন্দদাস কবিরাজ্ঞই ব্রজবৃলির শ্রেষ্ঠ কবি—আর তাঁর শ্রেষ্ঠ কবিতাও প্রচুর। প্রসিদ্ধ গৌর-বন্দনা:

চম্পক শোণ কুস্থম কণকাচল জিতল গৌরতস্থ লাবণিরে। উন্নত গীম সীম নহি অস্কৃত্ব জগমনমোহন ভাঙনিরে॥

কিংব। শ্রীক্লফের এই অপূর্ব রূপ-বর্ণনা বাঙ্লা পদে:

ঢল ঢল কাঁচা অক্ষের লাবণি অবনী বহিয়া যায়।

অবশ্য জ্ঞানদাদের হু'একটি পদ অতুলনীয়, আগেই আমরা তা দেখেছি ('রূপ লাগি আঁথি ঝুবে গুণে মন ভোর' ইত্যাদি)। অথবা

> স্থাবের লাগিয়া এঘর বান্ধিম্ব অনলে পুড়িয়া গেল। অমিয়-সাগরে সিনান করিতে সকলি গরল ভেল।

এই জন্মই বলরামদানের গোষ্ঠলীলাব পদ কিংবা লোচনদানের পদও আদরণীয় (বঙ্কিমচন্দ্র 'কমলাকান্তে' যা উদ্ধৃত করেছেন অন্ত অর্থে ):

> এস এস বঁধু এস আধি আঁচরে বস আজি নয়ন ভবিয়া ভোমায় দেখি। রন্ধনশালাতে যাই তুয়া বঁধু গুণ গাই গুয়ার ছলনা করি কাঁদি।

পরবর্তী বৈষ্ণব পদাবলীর সমস্ত ভাব ও রূপ এসব পদ থেকেই আমরা ব্ঝতে পারি। কেবল চণ্ডীদাস-রামীর পদ ও 'রাগান্মিক। পদে'র ভাব ও অর্থ স্বতম্ত্র। পদাবলীরই অন্ত একটি প্রান্তে এই সব পদ, যে মহাভাবের বশে চণ্ডীদাস গাইতে পারেন:

রজ্কিনী রূপ কিশোরী স্বরূপ কামগন্ধ নাহি ভার।
না দেখিলে মন করে উচাটন দেখিলে পরাণ জুড়ায়॥
তুমি বজকিনী আমার রমণী তুমি হও পিতৃমাতৃ।
তিসন্ধ্যা সাধন ভোমারি ভজন তুমি বেদমাতা গায়ত্রী॥

ত। একাস্কভাবে বৈষ্ণব জগতের নয়; রূপ বৈষ্ণব জগতের, ভাব স্পষ্ট সহজিয়া সাধনার জগতের। পুরাতন সেই সহজিয়া সাধনাই হয়তে। বৈষ্ণব এবং স্ফী প্রেরণারও ( স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায়ের মত ও ডাঃ সেনের: বাঃ সাঃ ইতিহাস ৩৭৭৫ দুইব্য ) রুসুকে অঙ্গীকার করে নিয়েছে। এ শুধু কবিতা নয়, এ আর এক রহস্থ এবং এখান থেকে আমরা তাই রাগান্মিকা পদাবলীর প্রদেশে প্রবেশ করেছি:

মরম না জানে ধরম বাধানে এমন আছমে যারা।
কাজ নাই সথি তাদের কথায় বাহিরে রহুক তারা॥
আমার বাহির হুয়ারে কপাট লেগেছে ভিতর হুয়ার খোলা।
তোরা নিসাড়া হইয়া আয়রে সজনী আঁধার পেরিয়ে আলা॥

এ জগতের যাত্রাপথে প্রথম একটি কথা পাই 'পিরীতি'। বৈষ্ণব পদাবলীরও কথা তাই;—তারপরে এল 'রসিকে'র ব্যাখ্যা আর শেষে 'সহজে'র। নরহরিব ( সরকারের ? ) ভণিতায়ও সহজিয়া পদ আছে (সেন—বাঃ সাঃ ইতিহাস ), কিন্তু চণ্ডীদাসের নামেই চলে অধিকাংশ সহজিয়া শ্রেষ্ঠ পদ।

পিরীতি বলিয়া এ তিন আখর এ তিন ভ্বন সার। এই মোর মনে হয় রাতি দিনে ইহা বই নাহি আর॥

তারপর---

পিরীতি নগরে বসতি করিব পিরীতে বাঁধিব ঘর। পিরীতি দেখিয়া পড়শী করিব এ বিষ্ণু সকল পর॥

আর—

রিসিক রসিক সবাই কছমে কেহও রসিক নয়। ভাবিয়া গণিয়। বুঝিয়া দেখিলে কোটিতে গোটক হয়॥

অথব!---

গোপন পিরীতি গোপনে রাখিবি সাধিবি মনের কাজ। গাপের মুখেতে ভেকেরে নাচাবি তবে ত রসিকরাজ॥

কলঙ্ক সাগরে সিনান করিবি এলায়ে মাথার কেশ। নীরে নাভিজিবি জল না ছুঁইবি সম হুঃথস্থ্থক্রেশ।

এ সব সহজিয়া পদের কোনো কোনোটি নরোত্তমদাসের রচিত বলেও কথিত হয়; যথা—

'স্থি, গিরীতি আগর তিন'।

আর—

সহজ সহজ সবাই কহয়ে সহজ জানিবে কে ?
তিমির আঁধার যে হইয়াছে পাব সহজ জেনেছে সে।
চন্দের কাছে অবলা আছে সেই সে পিরীতি সার।
বিষে অমতেতে মিলন একত্রে কে বুঝিবে মরম তার।
তারপরে এই পরম স্থমহৎ ঘোষণা সহজিয়া চঙীদাসের—
শুনহ মাহুষ ভাই,
সবার উপরে মাহুষ সত্য
ভাহার উপরে নাই।—

মধ্যযুগের কোনো সাহিত্যে মানবভার স্বপক্ষে এতবড় বাণী আর নেই। অবশ্য এইপব ক্ষেত্রে আমরা যে ভাবে ও রগে পৌছেছি তা খাঁটি সহজিয়া বৈষ্ণবের সাধনার রাজ্য—যার সামাজিক মূল সরল লোক-জীবন। লিখন হিসাবে বা কাল হিসাবেও এসব পদের ঠিকানা নেই,—ভঙু পদাবলীর ধারায় এসেছে বলেই এখানে এর উল্লেখ করা হল।

সাহিত্য-রসিক মাত্রই তথাপি জানেন—পদাবলীর অধিকাংশ পদ নৈরাখ্যজনক। প্রথম কারণ, কারা এথানেও ধর্মতত্ব ও ধর্মপ্রচারের ছায়াতেই
বিধিত। কারা তাই আপন দাবীতে বৈষ্ণব কবিদের নিকটও গ্রাহ্য হয়নি—
'কবিতার স্বরাজ লাভ' তথনো স্থদ্র। তাছাড়া কবিরা হয় প্রকাশ করতে
চাইছেন বিছাপতির মতে! স্বচ্ছন্দাস্থরাগে প্রেমের দৈহিক সংবেদন—কথা, নয়
চণ্ডীদাদের অন্থ্যরণে আর্তি ও আন্তরিক আকুলতার কথা। তুইই কাব্যের
উপকরণ; কিন্তু কার্য হতে হলে তু'এরই চাই নৈর্যক্তিক রূপান্তর লাভ, নিরাসক্ত
কবিচিব্রের রুসাভিষেক। তা বৈষ্ণব কবিতায় তুর্লভ, কারণ বৈষ্ণব–আতির
সঙ্গে কবিকর্মের নিরাসক্তি সহজে খাপ খায় না। তাছাড়া, একই রাধা-রুষ্ণকাহিনীর অতি স্থচিহ্নিত কয়েকটি ঘটনা ও ভাবকে নিয়েই এই অজম্ম পদ
রচিত। তাই পদাবলীতে একঘেয়েমি অবশ্বস্তাবী। সে একঘেয়েমি আর্প্
বেডে য়য় রুসতত্বের নিয়মে-বাঁধা নির্দেশের জন্তু, এবং সংস্কৃত অলকার-শাস্ত্রের
নিয়মে-বাঁধা কাব্যরীতি ও অলকার প্রভৃতির আতিশ্বেয়। সেই চোথ বললেই
কম্ল, খঞ্জন, আর মেঘ বললেই রুষ্ণ, তমালের ভাল, আর ময়ুর, কদম্ব, মুমুনার

জল—এসব বাধাব্লি, আর তার সঙ্গে প্রেম নিয়ে উংকট বাড়াবাড়ি ও মাতামাতি—স্বাভাবিক ও সাধারণ মামুধের পক্ষে বড়ই ক্লান্তিকর ও হাস্তকর।

পদাবলীর সংগ্রহণ্ড : অবশ্য ধর্মবিষয়ক বলেই বোধহয় পদাবলী সংগৃহীত ও স্থাক্ষত হয়েছে। এই সংগ্রহ-গ্রন্থের জন্মই পদাবলী সহজলভাও হয়েছে। পদাবলীর সংকলন-সমূহে রসভত্ত্বে বিভাগ অস্থায়ী পদাবলীগুলি সাধারণত গ্রন্থিত হয়েছে। এসব সংকলন অবশ্য পরবতীকালের, বিশেষ কবে অষ্টাদশ শতান্ধার। এ প্রসঙ্গেই প্রসিদ্ধ কয়েকথানা সংগ্রহগ্রের কথাও তাই অরণীয়। এর মধ্যে প্রথম সংগ্রহ বিশ্বনাথ চক্রবর্তীর (তিনিই কি পদকর্তা 'হরিবল্লভ' ?)। ৪৬জন কবি ও প্রায় ৩০০ পদ সংগৃহীত হয়েছে বিশ্বনাথের 'কণদাগীত-চিন্তামণি'তে (গ্রী: ১৭০৫এর কিছু পূর্বে)। দ্বিতীয় গ্রন্থ সম্ভবত নরহরি চক্রবর্তীর 'গীতচন্দ্রোদয়', তাতে ৩০০টি পদ আছে। রাধামোহন ঠাকুরের 'পদায়তসমূদ্র'ও অষ্টাদশ শতান্ধান স্থপ্রসিদ্ধ সংকলন। কিন্তু সর্বাধিক প্রসিদ্ধ গোকুলানন্দ সেনের (বা 'বৈষ্ণবদাস' স্বাক্ষরের) সংকলন 'পদকল্লভক্ন' — 'পদায়তসমূদ্রে'র পরেকার এ সংকলন। বৈষ্ণব সাহিত্যের পক্ষে 'পদকল্লভক্ন' অম্ল্য সংগ্রহ। ১০০ জন কবিব মোট ৩ হাজাবের উপর পদ এই গ্রন্থে একত্র করা হয়েছে। গৌরস্থন্দর দানের 'সঙ্গীর্তনানন্দে' প্রায় ৬৮১টি পদ রয়েছে। তার পরেও সংগ্রহর অভাব নেই, পদেরও অভাব নেই।

## বৈষ্ণব শাস্ত্র ও কৃষ্ণমঙ্গল কাব্য

বৈষ্ণৱ সাধন-শাষ্ণের ছোট বড় যে-সব রচনা ষোডণ শতকে পাওয়া যায় তার মধ্যে পদকর্তা ও চৈতন্তের জাবনীকার লোচনদাসেব 'তুর্লভদার' একথানা। কবিবল্লভেব 'নসকদম্ব' (১৫৯৯ খ্রীস্টান্দে বচিত ) কাব্যহিসাবেও প্রাহ্ম নহজিয়া বৈষ্ণৱ মতবাদের প্রভাব 'রসকদম্ব' প্রবল—'প্রকৃতিভজন', শ্রীক্রফ ও গোপীদের 'সহজ' অন্তরাগ, গুরু-মাহাত্মা, যোগক্রিয়া প্রভৃতির উল্লেখ থেকে তা স্পষ্ট (এ সব বিষয়ে ডাঃ শশিভ্ষণ দাশগুপের ইংরাজিতে লেগা—Obscure Religious Cults, etc., দ্রস্ভবা )। ক্রিবল্লভ ছিলেন উত্তরবঙ্গের মহাস্থানের নিকটম্ব অরোড়া গ্রামের লোক। বন্ধু মৃকুট রায়ের উৎসাহে ২২টি অধ্যায়ে ২২ রসের বর্ণনা করে তিনি এ গ্রন্থ রচনা করেন। ভাক্তিশাধনার জগতে অবশ্ব প্রধান গ্রন্থ নরেত্রমদাস গ্রন্থরের 'প্রেমভক্তি-চন্দ্রিকা', 'স্বরূপ-

কল্পতক'। নরোত্তমদাস বৈষ্ণব সাহিত্যে এক ভক্তিসিক্ত মাধুরীর আধার। বৈষ্ণব রসতত্ত্বের গুহু-কথাও তিনি আলোচনা করেছেন। তাছাড়া তিনি প্রার্থনা, ভজন ও কিছু রাগান্ত্রিকা পদেরও কবি। ভক্তিশাল্লের ব্যাথা৷ তথন ক্রমেই সহজিয়া সাধনাব দিকে ঝুঁকে পড়েছে। 'স্বরূপকল্পতক'র নারীমহিমার ল্লোক কর্মটি না হলে এত স্থলভ হত না ( দ্রঃ সেনঃ ইতিহাস ৪।১৬।১ )।

নারী বিনে কোথা আছে জুড়াবার স্থান সর্বভাবে নারী হতে জুড়াই পরাণ। পতিভাবে পুত্রভাবে ভ্রাতৃ পিতৃভাবে ক্ষেহ-মোহ-সমতা-মমতা-ভাবে গেবে॥

সহজিয়া-প্রভাবিত ছোট-খাট নিবন্ধ ও গ্রন্থের অভাব নেই। মনে রাখা প্রয়োজন, জয়দেব-চণ্ডীদাসেও প্রাক্-চৈত্ত সহজিয়া বৈষ্ণব ধারার অন্তিত্ব লক্ষ্য করা যায়, পরবর্তী বৈষ্ণব সাধনায় তাই সহজিয়া বৈষ্ণব মতবাদ নানা গুছা ক্রিয়াপ্রক্রিয়ার, যৌনাপ্রিত যৌগিক সাধনার আকব হয়ে উঠল। সাহিত্যে অবশ্য তারই দান 'রাগাগ্রিকা পদাবলী।'

কিন্ত বৈষ্ণব রসশান্ত্রের প্রধান প্রধান গ্রন্থসমূহ ছিল সংস্কৃতে লেখা। সে সব অবলম্বন কবে বাঙ্লাতেও ক্রমে গ্রন্থ রচিত হতে থাকে। 'অন্ত্রাদ' বললে এরুপ অন্ত্রাদের অভাব নেই। বিশেষ করে রূপ গোস্বামীর 'উজ্জ্বনীলমণি' ও 'ভক্তিরসামৃতিসির্কু'র তত্ব বাঙ্লায় অনেকেই সপ্তদশ শতকে পবিবেশন করেন। যেমন, নন্দকিশোর দাসের 'বসপুষ্পকলিকা', রামগোপাল দাসের 'রসকল্পবলী' প্রভৃতি। এ সব রস্ব্যাখ্যা ঠিক কাব্যপদ্বাচ্য নয়। তবে মধ্যে মধ্যে সময়ে সময়ে এ সব গ্রন্থেও গণ্ডপদের উদ্ধৃতি দেখা যায়। এসব গ্রন্থ অপেক্ষা কাব্য হিসাবে নরোত্তমের প্রার্থনা-মূলক ভঙ্গনসমূহ অনেক বেশি উচ্চাক্ষের।

রুষ্ণমঙ্গলের বা ভাগবতের আখ্যান নিয়ে রচিত রুষ্ণমঙ্গল-কাব্যধাবার যে এই যুগে প্রসার ঘটবে তা সহজেই প্রত্যাশ। করা যায়। সত্যই সেরপ প্রসার ঘটেছিল। 'চৈতক্সমঙ্গল', 'অবৈতমঙ্গল', আর পরে 'গোকুল-মঙ্গল', 'রিসিকমঙ্গল' প্রভৃতি কাব্য আসলে যথার্থ মঙ্গল-কাব্য নয়, অনেক সময়েই তা অলৌকিক জীবনীকাব্য মাত্ত। এসব কাব্য লৌকিক বা পৌরাণিক দেবতার মাহাত্ম্যুহ্চক আখ্যান নয়। রুষ্ণমঙ্গল, গোবিন্দমঙ্গল, রাধিকামঙ্গল প্রভৃতি শীরুষ্ণের বি-মাহাত্ম্য মাত্ত—বাঙ্লার কোনো জাতীয় আখ্যানবস্তুর কাব্য নয়; সমসাময়িক মকল-কাব্যগুলির প্রভাব-বশত এগুলিকেও 'মঙ্গল' নামে অভিহিত করা হয়েছে। তা ছাড়া, এই ষোড়শ শতকের রুষ্ণমঙ্গল-রচয়িতারা কেউই মালাধর বস্থর কীর্তিকে ছাড়িয়ে থেতে পারেন নি। ষোড়শ শতাব্দীর এসব লেখকদের মধ্যে ছিলেন মাধবাচার্য ('রুষ্ণমঙ্গলের' রচয়িতা), দৈবকীননন্দন সিংহ ('কবিশেখর' উপাধি-ধারী; কবিশেথরের 'গোপালবিজ্ঞর পাঁচালা' 'শ্রীরুষ্ণকার্তনে'র অন্তর্মপ), তুংখী শ্রামানাস, ('গোবিন্দমঙ্গলের' লেখক)। বাঙ্লা দেশের নৌকাখণ্ড প্রভৃতি জিনিস এসব রুষ্ণমঙ্গলেও সমাদরে গৃহীত হয়েছিল। সপ্তদশ শতাব্দীর লেখকেরা সংখ্যায় আরও অধিক, যেমন, কাশীদাসের জ্যেষ্ঠ 'শ্রীরুষ্ণদাস' ('শ্রীরুষ্ণবিলাসে'র কবি), ভবানন্দ, বিপ্র পরস্তরাম, 'গোবিন্দমঙ্গলে'র যায়। ভবানন্দের 'হরিবংশ' শ্রীহট্ট অঞ্চলে স্থ্রচলিত ছিল। আরও খান সাত-আট এমন ধার। গ্রন্থও সেই শতাব্দীতেই রচিত হয়। কাব্য-সম্পদ না থাক, অষ্টাদশ শতাব্দীতেও ধ্বানিয়মে এরপ রুষ্ণমঙ্গল-ধারার কাব্য রচিত হয়ে চলে।

# চতুর্থ পরিচ্ছেদ

# **টেতক্য-পর্বের মঙ্গল-কাব্য**

মঙ্গল-কাব্যেই বাঙ্লার জনসাধারণের নিজস্ব কাহিনী ও জীবন-দর্শন প্রতিফলিত হচ্ছিল; চৈতগ্য-পবে এসে তাতেও কিছু নৃতন লক্ষণ দেখা দিল
— সার তা শুধু চৈতগ্যমন্ত্র বা কৃষ্ণমন্ত্র-কাব্যেই সীমাবদ্ধ নয়।

দেব-সংমিশ্রেণ ঃ (ষোডশ শতকের পূর্বেই মন্ধল-কাব্যের প্রধান তুই ধারা একটা মিশ্রিত রূপ লাভ কবছিল। এই তুই ধারাকে মোটের উপর বলতে পারি, লৌকিক ধারা ( বাঙ্লার বিষয়বস্তু ) ও পৌরাণিক ধারা ( 'সংস্কৃতের বিষয়বস্তু ) । লৌকিক ধারাই প্রথম ও প্রধান, এমন কি 'মন্ধল' কথাটাও হয়তো মূলত অন্-আর্য ভাষা থেকে আগত। মনসা-মন্ধল, চন্তীমন্ধল, ধর্মমন্ধল, শিবায়ন বা শিবমন্ধল, কালিকামন্ধল, শীতলামন্ধল, রায়মন্ধল, ষষ্ঠীমন্ধল, সারদা-মন্ধল, এসব হল তার নানা শাখা,—সেই Matter of Bengal নিয়ে ষা গঠিত।

পৌরাণিক ধারা হল পৌরাণিক দেবদেবীর মাহাত্ম্যের আধ্যান, অর্থাৎ দেই Matter of Sanskrit World যার অবলম্বন। এ ধারার শাখা চল তুর্গামকল, ভবানীমকল, স্থ্যকল, গৌরীমকল, অন্ধামকল, কমলা-মকল, গঙ্গা-মকল, চণ্ডিকামকল প্রভৃতি। এ ধারা অপেক্ষাকৃত পরবর্তী; সংস্কৃত চর্চা ও সাংস্কৃতিক প্রতিরোধের প্রয়োজনে তার বিস্তার বাড়ে। কিন্তু বোড়েশ শতান্ধীর পূর্বেই এ সব আখ্যান মিশে দানা বেধে উঠছিল; সমাজের উচ্চবর্গ ও নিম্নবর্গের পরস্পরের যোগাযোগের ফলে লৌকিক ও পৌরাণিক এই হুই ধারার মধ্যে সংযোগ ঘনিষ্ঠ হয়ে উঠছিল। তুই বর্গের দেবদেবীর চরিত্র মিলে মিশে গিয়ে শিব, চণ্ডী, প্রভৃতি এক-একটি মক্ল-কাব্যের দেবদেবীও মিপ্রিত রূপ লাভ করছিলেন।

প্রসঙ্গক্রমে বলা প্রয়োজন, এই মিশ্রণকে অনেকে সমন্বয় ( সিম্থেসিস ) বলে চালাতে চান; কিন্তু মিশ্রণ মাত্রই সমন্বয় নয়। সমন্বয়ে ঘটি পথক জিনিস সংঘর্ষের শেষে অথও হয়ে নৃতন আর-একটি জিনিস হয়ে ওঠে। কিন্তু মিশ্রণে তুই জিনিস পাশাপাশিও থাকতে পারে; কথনো তাদের সামঞ্জন্ত ঘটে, কথনো পামঞ্জপ্র ঘটে না,—তুই বস্তু একেবারে একত্বলাভ করে না, নতন-কিছু হয়ে ওঠে না। বাঙালী হিন্দু সমাজেও যা তথন ঘটেছিল ত। হচ্ছে বাঁচবার দায়ে এমনিতর বর্গে বর্গে মিশ্রণ; সমন্বয় হলে তথন ঐকাবদ্ধ জাতীয়ণক্তিরই জন্ম হত। কিন্তু ছোট-বড় উচ্চ-নীচে বিভক্ত হিন্দু-সমাজ সে পথে অগ্রসর হতে পায় নি। তাদের সাহিত্য-প্রয়াসেও তাই তথন যা ঘটেছে তা হচ্ছে একটা আপোষ-বফা, মিশ্রণমাত্র—সমন্বয় নয়। তাই লৌকিক শিব চাষী, নেশাথোব, কুচুনি-পাড়ায় ঘূরে বেড়ান; পৌরাণিক দেবাদিদেব শিবের সঙ্গে তাঁকে মিশিয়ে আমরা নিয়েছি, কিন্তু অসামঞ্জন্ত কোথাও কোথাও থেকে গিয়েছে বাঙালীর পশ্মিলিত দেবতাদের মধ্যেও। অবশ্য এ ক্ষেত্রে পৌরাণিক শিবের আশ্চর্য মহৎ ধারণা ক্রমেই পরিব্যাপ্ত হয়ে লৌকিক চাষী-শিবের কাহিনীটিকে আত্ম কৌতুক ও কৌতৃহলের বস্ত করে দিয়েছে। তেমনি লৌকিক চণ্ডীও পৌরাণিক চণ্ডীর সঙ্গে অভিন্ন হতে গিয়েও একাত্ম হয়ে যেতে পারেন নি। সেক্ষেত্রেও দেগছি কালক্রমে পৌরাণিক চণ্ডীরই প্রভাব বৃদ্ধি পেয়েছে। অর্থাৎ পৌরাণিক হিন্দুকর্তাদের নেতৃত্বই ক্রমে প্রবল হয়েছে:—আপোষ রফার ফলে।

সকল কাব্যের মতোই মকল কাব্যও গাওয়া হত। মকল কাব্যের 'মকল' নাম

কেন হল, এ সম্বন্ধে স্থির কিছু বলবার উপায় নেই। কেউ মনে করেন, 'মুক্ল রাগে' প্রথমে তা গাওয়া হত। মকল-গীতি শক্টা জয়দেবেও আছে, কিন্তু মকল রাগের সম্বন্ধে নিশ্চিত করে কিছু জানা যায় না। কেউ অসমান করেন, বিবাহাদি অস্কানে যেসব গান গাওয়া হত, তারই সাধারণ নাম ছিল 'মক্ল'। এখনো মালয়ালাম ভাষায় বিবাহ অর্থেই এই শক্টি ব্যবহৃত হয়। আর, 'মঙ্গল' শক্টি আর্যভাষার নয়, এ হল অধ্যাপক স্থনীতিকুমার চটোপাধ্যায়ের অভিমত। মঙ্গল নামক দৈত্যকে চণ্ডী বধ করেন, তাই চণ্ডীমঙ্গল কথার উৎপত্তি,—এ কথা সম্ভবত পরবর্তী উদ্ভাবনা। এক মঙ্গলবার থেকে আর-এক মঙ্গলবার এই আট দিন ধরে গাওয়া হয় বলে 'অস্তমঙ্গলা' নাম, এটিও হয়তো আর একটি পরবর্তী উদ্ভাবনা। অতা দিকে 'জাগরণ' নামে একটি কথাও আছে; চণ্ডীমঙ্গল, মনসামঙ্গল ও ধর্মমঙ্গলের পালা-সমৃহহর মধ্যে এক একটি অংশ আছে যার নাম 'জাগরণ'। সাধারণ ভাবে অস্ক্মান করা চলে যে, সে অংশটি রাত্রি জেগে গাওয়া হত। হয়তো সেই পালাটিরই গুক্ত ছিল সমধিক , তাই সমগ্র ভাবেও মঙ্গলকাব্যকে কথনো কথনো 'জাগরণ' বলা হয়।

চৈতেয়দেবের পূবে শুধু নয়, তার পরেও মঙ্গল-কাব্যের নিজম্ব ধাব। অব্যাহত চলেছে; সাহিত্যে সেই রাধারুষ্টের লীলা-কাহিনী বা মবুর-স্থা-বাংশলা প্রভৃতিরহেমর প্লাবন বত তরঙ্গ তুলুক, পদাবলা ও জাবনা কাব্য বাঙালাকৈ বত ঐশ্বর্য যোগাক, স্কৃচিরবহমান মঙ্গলকাব্যের ধারাও সমভাবেই চৈত্র যুগেও প্রবাহিত হয়েছে। আজ আমরা বতই চৈত্রাদেবকে বাঙালা রিনায়সেন্দের উৎসক্ষেত্র বলে প্রচার করি না কেন, নবদ্বীপের ও বাঙ্লাব বৃহং হিন্দুসমাজের নিকটে সেই প্রেমোন্মাদ সন্নাসীর ৩ও ও সাধনা সেমুগে সর্বপ্রাহ্ত হয় নি, তারপবেও হয়নি,—জাঃ স্থালকুমার দে'র এই কথাটি এই প্রসক্ষে স্থানীর। (ডাঃ দে'র ইংরেজিতে বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাস, ১৮০০-১৮২৫, পুঃ ৪৪৮।৪৪৯ ও প্রাক্টিতরা বৈষ্ণ্য ধর্ম ও আন্দোলন বিষয়ক গ্রন্থ এ জন্ম স্থার্য।) সেই সমাজ চলত স্থার্থ প্রতিদের পরিচালনায় এবং মুসলমান স্থলতানদের রাজনৈতিক শাসন মাথা প্রতি মেনে নিযে, আর তার উচ্চবর্ণেরা কেউ কেউ ফাসি লিখত, সংস্কৃত চর্চ। করত, কিন্তু সাধারণ ভাবে বাঙ্লা মঙ্গল-কাব্যই ছিল সমাজের উচ্চ-নীচের গ্রাহ্ কাব্য।

**হৈত্যু-প্রভাব ঃ** তবে চৈত্যু-পর্বে এসে প্রথমাবধিই মনসা, চণ্ডী প্রভৃতি

দেবদেবীর কাব্যেও নৃতন লক্ষণ দেখা দিল। এসব কাব্যে ভক্তি পূর্বযুগেও ছিল, কিন্তু (সে ছিল আতকগ্রস্ত ভক্তি, স্বৈরাচারী ভাগ্য-বিধাতার নিকটে মাহুষের ভয়-মিশ্রিত ভক্তি। স্বেচ্ছাচারী প্রভূশক্তির মতোই স্বেচ্ছাচারী দেবদেবী, অধিকার-হীন শাসিতের মতোই উপায়-হীন উপাসক, 🕂 সহজেই তারা তাই মেনে নেয় 'বাচান বাঁচি, মারেন মরি', এবং সামস্ত প্রভুর মতোই দেবতাও তুট হলে শাসিতের ভাগ্যও খোলে। এই ভাবেই ভয় প্রথমে পরিণত হয় এক জাতীয় সকাম ভক্তিতে। ব্রতকথায় মেযেরা নানা লৌকিক দেবদেবীর এই স্কাম এবং স্বাভাবিক প্রদা ব্যাবর্ই করতেন। সেই ব্রতকখার সঙ্গে মঙ্গল-কাব্যের একটা সম্পর্কও তাই থেকে গিয়েছে। প্রাণ্ড কাহিনীর দেই বিভীষিকাময় ক্ষেচ্ছাচারের কাঠামো পরেও সম্পূর্ণ পরিবতন কর। সম্ভব হয় নি। (কিন্তু সেই ভয়ভক্তির মধ্যে চৈতক্তদেবের পরবর্তী বুগে দেখা দিল দাশুরুগের একটা স্থির নম্মতা 🕽 ভাতে আর হীনতাবোধ নেই, বরং আছে আচার, বিনয়, সহিষ্ণুতা, স্নেহ, প্রীতি, মমতা, স্বায়, প্রভৃতি মানবীয় গুণগ্রামের একটু নৃতন স্পর্ণ। এইটিই চৈত্তমপ্রের বাঙ্ল। সাহিত্যের গাধারণ লক্ষণ, বলতে পারি চৈতন্ত-পরবতী কালের মূল লক্ষণ;—রামায়ণ-মহাভারতের কাহিনীকেও এই ভক্তি বাল্লা আচ্ছাদিত করে। কিন্তু কথা হিসাবে আমরা সেই একই আথ্যায়িকা নিয়ে রচিত মঞ্চল-কাব্য পাই-সুলত সেই বেহুলা-ল্থাইয়ের কণা, সেই কালকেতু-ফুল্লরার কথা, ইত্যাদি। তাতে বিশেষ নৃতন কিছু কেউ যোগ করে না; যানুতন জ্যেটে তাও বৈশিষ্ট্যহান। ক্বিত্বের দিক দিয়ে বৈশিষ্ট্য কোখায় ? আখ্যায়িক। বৈচিত্রা-হীন, কবি-কল। গতাহুগডিক।)

পুঁথির অবিশ্ব এ কালে আর তত অভাব নেই। লৌকিক ও
পৌরাণিক ছই ধারার মঙ্গল-কাবাই ঘোড়শ ও সপ্তদশ শতকে যথেষ্ট মিলে।
প্রথম দিকে মিলে মনসা-মঙ্গল, চণ্ডীমঙ্গল, ধর্মমঙ্গল ও গঙ্গামঙ্গল প্রভৃতি;
হয়ত শিবায়ন ও ছিল। তবে ধর্মমঙ্গল সপ্তদশ শতকে যথেষ্ট রচিত হলেও
ধর্মাঙ্গলের প্রধান কবিরা অষ্টাদশ শতকের মাতৃষ। এসব পুঁথির মধ্যে থেগুলি
সত্যকারের সাহিত্য পর্যায়ে উঠেছে সেগুলিরই সঙ্গে শুধু পরিচয় করা প্রয়েজন।
ভাগ্যক্রমে, এই পর্বে তেমন কাব্যাও আছে। আর মঙ্গল-কাব্যোও সেরূপ
একটি প্রতিভার পরিচয় অস্তত এখনও অস্কান, তা আমরা দেখতে পাব।

#### য়নসা-মক্তল

একালের মনসা-মকলের রচয়িতাদের মধ্যে নানা কারণেই প্রথমে উল্লেখযোগ্য ( বোডশ শতকের) বংশীবদন ( বা বংশীদাস) চক্রবর্তী । ইনি পূর্বকের মৈমনসিংহ জেলার অধিবাসী । গ্রন্থ-রচনায় তিনি কক্তা চক্রাবতীর সাহায় পেয়ে থাকবেন । অন্ত কোন কারণে না হোক্, অন্তত এই মেয়ের নামেই বংশীদাস চির্ন্তীবী । কারণ, চক্রাবতী প্রাচীন বাঙ্লা সাহিত্যের শ্রেষ্ঠ নারী, তাঁর করুণ ও শ্রীময় জীবনের কথা আমরা এখনও পড়তে পারি 'মৈমনসিংহ গীতিকা'য় সংগৃহীত পল্লীকাহিনীতে । বাল্যে তিনি বাক্ষত্তা হন জয়চক্র নামে প্রতিবেশী এক ব্রাহ্মণ-কুমারের সঙ্গে । বাল্যের সেই সথ্য কৈশোরের অন্থ্রাগে পরিণত হতেই জয়চক্র এক ম্সলমান-কল্যার প্রণয়াসক্ত হয়ে ম্সলমান হয়ে গেলেন, তাঁকে বিবাহ করলেন । কিন্তু চক্রাবতী রইলেন চিরকুমারী, তাঁর জীবন গেল রামায়ণ ও রূপকথার অন্থ্রপ গাথা রচনায় । মৈমনসিংহের পল্লীগাথায় চক্রাবতীর এই কাহিনীটি স্থপরিচিত । আর চক্রাবতীই বাঙ্লা গাহিত্যের প্রথম মহিলা কবি বলে প্রসিদ্ধ ।

মনসামঙ্গল কাব্যেরই মৈমনসিংহ অঞ্লের আর একজন কবি এ পর্বে ছিলেন নারায়ণ দেব। তাঁর গ্রন্থ কিন্তু পশ্চিম বঙ্গেও প্রচলিত। যে কারণেই হোক, দেখতে পাই—বরাবরই মন্সামঙ্গল ও মন্সার ভাসান গান পূর্ব ও উত্তর বঙ্গেই অধিক প্রচলিত ছিল। অষ্টাদশ শতান্ধী থেকে তাই চট্টগ্রামে. শ্রীহট্টে ও উত্তর বঙ্গেই বেশিসংখ্যক মনসামঙ্গলের কবির সাক্ষাৎ পাওয়া যায়। কিন্তু সপ্তদশ শতকের মনসামঙ্গলের একজন উল্লেখযোগ্য কবি হলেন 'কেতকাদান'-ক্ষেমানন্দ ( কেতকাদান বলেও তিনি আপনার পরিচয় দিয়েছেন। অধ্যাপক শ্রীষতীক্রমোহন ভট্টাচার্য কেতকাদাস-ক্ষেমানন্দের মনসা-মঞ্চল স্বত্নে সম্পাদিত করেছেন, তা দ্রপ্তরা)। তিনি সপ্তদশ শতকের মধ্যভাগের লোক; তাঁর কাব্যই এখন পশ্চিম বঙ্গের সর্বত্র প্রচলিত। দক্ষিণ-রাটে দামোদর তীরে ছিল ক্ষেমানন্দের বাড়ী। কিন্তু গ্রামে অরাজকতা হলে তাঁকে গ্রামত্যাগ করতে হয়। মধ্য যুগেৰ অনেক কবিরই মুখে এ ধরণের কথা শুনি। যাই হোক, পথে মৃচির মেয়ের বেশে কবির সমুখে আবিভূতি। হলেন মনদা দেবা। কবিকে তিনি বললেন মনদা-মঙ্গল রচনা করতে। ﴿ স্থানীয় অরাজকতা (অনেক সময়ে মুসলমানেব অত্যাচার) আর তারপরে দেবদেবীর নির্দেশ-মতো তাঁদের মাহাত্মা রচন।--এটি প্রায় নানা মঞ্চল-কাব্যের কবিরই

একটি স্থারিচিত 'জবান'। হয়তো এসব অত্যাচারের কথা খানিকটা সদ্যা,
এবং খানিকটা একটা প্রথামতো মামূলী 'সাফাই') কিছু এসব জ্বানীর মধ্যে দিয়ে
আমরা কবির পরিচয় ও কতকটা তাঁর কালের পরিচয় সমস্ত মামূলী কথার
আড়ালেও সময়ে সময়ে পাই। অস্তত ধর্মসকলের বেলায় দেখতে পাই—
ধর্মসকলের কাহিনীর থেকে অনেক ক্ষেত্রে ধর্মসকলের কবিদের আত্মকাহিনীই
বেশি চিত্তাকর্ষক।

### **চণ্ডীমঙ্গল**

মঙ্গলকাব্যের দিক থেকে দেখলে যোড়শ শতাবী আসলে মনসামন্তলের যুগ নয়, চণ্ডীমন্তলের যুগ। চণ্ডীমন্তলের কাহিনী একালে সর্বাধিক প্রসার লাভ করেছে, আর সর্বশ্রেষ্ঠ মহিমা লাভ করেছে মৃকুন্দরাম চক্রবর্তী 'কবিকঙ্কণে'র 'গ্রীখ্রীচণ্ডীমন্সলকাব্যে'।

'মঙ্গলচণ্ডী' দেবীঠাকুরাণীর জন্মকথা অবশু সাহিত্যের আলোচ্য বিষয় নয়, আখ্যানগুলিই আলোচ্য: কিন্ধু বাঙ্লা সংস্কৃতির ইতিহাসে এ দেবীর জন্মকথার গুরুত্ব আছে। এ বিষয়ে ডাক্তার রামকৃষ্ণ গোবিন্দ ভাণ্ডারকর মহাশয় সাধারণ ভাবে শক্তি-দেবতাদের সম্বন্ধে যা বলেছেন তাই প্রযোজ্য: বিভিন্ন ঐতিহাসিক অবস্থায় বিভিন্ন দেবদেবী কল্পিত হয়েছিল, কিন্তু পরবর্তী কালে হিন্দু মনের সাধারণ রীতি অমুযায়ী সে-সব দেবীকে বিশেষ একজন দেবীর সঙ্গে এক करत रक्ना रखरह। कानरकज्-कारिनीत ठुडी राष्ट्रन निकाती ७ পশুদের দেবী। এ দেবী যে রাঁচি পাহাড়ের ওরাওঁদের চাণ্ডীটাড়ের যুদ্ধ ও শিকারের চাণ্ডীদেবী, অথবা তাঁরই সগোতা, শীযুক্ত শরংচন্দ্র রায়ের লেখা ওরাওঁদের বিবরণ থেকে তাই মনে হয়। পশ্চিম বঙ্গের ওরাওঁ-গোষ্ঠার শিকারোপজীবী মামুবেরা আমাদের সঙ্গে মিশে গিয়েছেন, তাঁদের দেবতাকেও আমরা স্বীকার করে নিয়েছি। ধনপতি-শ্রীমন্ত কাহিনীর 'চণ্ডী' প্রথমে ছিলেন এ চণ্ডীর থেকে স্বতম্ব ; তিনিই হয়তো 'মঙ্গলচণ্ডী'—অমঙ্গলের দেবতাকে বিপরীত নামে অভিহিত করাও হিন্দের আর একটা রীতি। মঙ্গল নামে অহার বধ করার জন্ম তাঁর এ নাম, এবং মন্দলবারে তাঁর পূজা ও ব্রত হত, ইত্যাদি কাহিনী হয়তো পরবর্তী কালের ( বন্ধবৈবর্তপুরাণের ) সংযোগ। যাই হোক্, এ মঙ্গলচণ্ডী ইতিহাসের আর এক ন্তরের দেবী.—ব্যবসা-বাণিজ্যে তথন বিদেশ-যাত্রা অজ্ঞাত ছিল না। কিছ ভার আগে হয়তো তিনিও ছিলেন এক লৌকিক দেবতা—একদিকে লৌকিক বৌদ্ধর্মে তিনি 'আদ্যা' হয়ে উঠলেন,—নিম্বর্গের মধ্যেও স্থী-সমাজে মন্ত্রতন্ত্রের জন্ম ডাকিনীদের প্রতি ভীতিভক্তি কম ছিল না ( খুল্লনা তাই নিত্য পূজে ডাকিনী দেবতা ); কিন্তু উচ্নত্রেরে পূজ্য সমাজে সহজে তিনি শ্রেদ্ধালাভ করেন নি (ধনপতি তাই তার ঘট ঠেলে বাম পায়, 'স্থীলিঙ্গ দেবতা আমি পূজা নাহি করি')। অন্ত দিকে তান্ত্রিক হিন্দু দেবীরাও, শক্তিদেবীরাও এনে সেই চণ্ডীত্ব'টির সঙ্গে মিলতে লাগলেন। এই তুই কাহিনীর তুই চণ্ডী তবু একেবারে সম্পূর্ণ এক হয়ে যেতে পারেন নি। ব্রহ্মবৈর্বর্তপুরাণ, বৃহদ্ধর্মপুরাণ প্রভৃতি নানা কালের পুরাণ উপপুরাণ তুই দেবীকে তৃতীয় দেবী—মার্কণ্ডেয় চণ্ডীর মহিষ্মদিনী, শিবশক্তি তুর্গার সঙ্গে এক করে দিতে চেষ্টা করে মাত্র দেবীদের একত্র করেছে, তাই তুই লৌকিক চণ্ডী একত্র রয়েছেন; কালকেতৃ-কাহিনী ও শ্রীমস্তের কাহিনী একসঙ্গে চলেছে। অন্তত্ত শ্রীচৈতন্তলদেবের জন্মের বহু পূর্বেই যে এই প্রক্রিয়া সমাজে সাধিত হয়েছে তাতে সন্দেহ নেই—বৃন্দাবনদাসের 'শ্রীচৈতন্তভাগবতে'র একাধিক উক্তিই তার প্রমাণ; শ্রীধরকে চৈতন্তদেবও বলছেন:

দেথ এই চণ্ডী বিষহরিরে পৃজিয়া। কেনা ঘরে থায় পরে যত নাগরিয়া॥

অনেক পূর্বেই হয়তো চণ্ডী উচ্চবর্গের জগতেও পূজার অধিকার লাভ কবেছিলেন। তিথিতত্বে রঘুনন্দন তাই এক মঙ্গলবার থেকে আর এক মঙ্গলবার পর্যন্ত মঙ্গলচণ্ডীর পূজার ব্যবস্থা না দিয়ে পারেন নি (দ্রঃ স্থাভূষণ ভট্টাচার্য সম্পাদিত 'দ্বিজ মাধবের মঙ্গলচণ্ডীর গীও', ভূমিকা ১০০)।

ত্ই কালের ত্ই ন্তরের ত্ই দেবী ও দেবী-কাহিনী একসঙ্গে মিশে গিয়ে আবার উচ্চতর শ্রেণীর ধারা তাদের প্রসিদ্ধা আরাধা। পৌরাণিকী দেবী তুর্গা ও চণ্ডীর সঙ্গে যথন একীভূত হল, তথনি 'চণ্ডী' নামে দেবীর। গ্রাহা। ও ভূষিতা হয়েছেন। অমন মহিষমদিনী তুর্গাও যথন বাঙালীর কল্পনায় কলা হয়ে গেছেন, তথন এই ভয়য়রীর মধ্যেও শাস্ত, কল্যাণী দেবীরা যদি মিলে য়য়—লক্ষ্মী ও সরস্বতীও এসে মিশে,—তাতে আর আশ্রুর্য কি ? ( ফ্র:—স্থাভিষণ ভট্টাচার্য সম্পাদিত 'বিজ্ঞ মাধ্বের মঙ্গলচণ্ডীর গাঁত', ভূমিকা )। কিন্তু লোকিফ দেবীঘ্র পৌরাণিক দেবীর সঙ্গে মিশে এক হয়ে পৌরাণিক দেবীর সঙ্গে মিশে এক হয়ে

গায় নি ;—ছই কাহিনীর ঠিকমতো সক্ষতি ঘটে নি, এ-কথা পূর্বেই আলোচনা করেছি।

ঘরের প্রতক্থা হিসাবেই বোধহয় প্রথমত চলত 'চণ্ডীমঙ্গলে'র এই লৌকিক দেবী চণ্ডীর আখ্যায়িকা, এখনো 'মঙ্গলেণ্ডীর প্রত' স্থপ্রচলিত। এই প্রতের ক্থাবস্তুই ক্রমে যথেষ্ট গৌরব অর্জন করে;—অবশু সে যুগট। ইতিহাসেই অন্ধকার। পালা গানের আকারে তারপর তা দেখা দিল, প্রাচীন পূঁথিসমূহ লেখা হল। প্রথমত আট রাত্রি ব্যাপী চলত সেই গীত। উত্তর বঙ্গের মালদহে প্রচলিত পাঁচালী গান থেকে এখনও সেই সব পালার কাঠামো কতকটা অনুমান করা যায়।

### চণ্ডীমঙ্গলের কাহিনী

মন্দামন্দলের কাহিনীর তুলনায় চণ্ডীমন্দলের কাহিনী দীর্ঘ, তাতে বৈচিত্রা অবিক, আর এ দেবী মন্দার মত তেমন ক্রোধ-বিদ্বেঘ-বিরোধে দিগ্বিদিগ-জানহীনা ক্রুরচরিত্রা নন। আসলে চণ্ডী ভয়ন্বরী না থেকে ক্রুমেই ক্ষেম্বরী হয়ে উঠছেন,—ভক্তদের তিনি পরীক্ষা করেন কৌতুকে, কিন্তু রক্ষা করেন আপনার দয়ামায়ার বর্ণে। কাজেই তাঁর ভক্ত ও সাধারণ মাহ্যয়েরও চাঁদ বেণের ও বেহুলার মতো তেমন অনক্যসাধারণ দৃঢ়তা বা ব্যক্তিত্ব নেই। তাঁরা সাধারণ মাহ্যয়—যদিও তাঁদের চারদিকে দেবী-মাহাত্ম্যের অলৌকিক জগং।

কালকেতু ও তার স্ত্রী ফুল্লরা রাজপুত্র-রাজকতা নয়—সামাত ব্যাধ, মাংস বিক্রয় করে থায় তারা। এরা হল দেবীর মাহাত্মোর বাহন। দেবীও যে সমাজের কোন্ ভরের মাহ্যযের আরাধান, তা হয়তো এ থেকেই বোঝা যায়। অবশ্য সমস্ত কাহিনীর মতোই কালকেতু ও ফুল্লরা আবার শাপভ্রষ্ট দেব-দম্পতি বা তাঁদেব অন্তচর বলে কল্লিভ, তা বলাই বাহুল্য। স্বর্ণগোধা রূপে দেবী ধরা দিলেন কালকেতুর নিকটে। কালকেতু চলে গেলে, একা ঘরে ভিনি অপরূপা তুকণী হয়ে বসে রইলেন। ফুল্লরা এসে দেখে অবাক। কোথা থেকে এল এনেয়ে, কার স্ত্রী? দেবী বলেন, ঘরে ভাঁর বড় অশান্তি; আর কালকেতু তাঁকে বন থেকে নিজপ্তনে বেঁধে এনেছে—ভিনি এথানেই থাকবেন। বৃদ্ধিমতী ও পতিপ্রাণা স্ত্রীর মতোই ফুল্লরা বিষম বিপদ গণলেন। স্থলরীকে প্রতিনিবৃত্ত ক্বতে চাইলেন; কিন্তু স্থলরী নড়েন না। এলো তথন কালকেতু—সংপ্রকৃতির

মাত্রব ; সেও স্থন্দরীকে দেখে অবাক। যত সে ক্ষন্দরীকে বলে চলে যেতে, মেরেটা কিছুতেই নড়ে না। শেষে তাদের সাধুতায় সম্ভষ্ট হয়ে স্বরূপ প্রকাশ করলেন দেবী। একটি মূল্যবান অঙ্গুরী তাদের আশীর্বাদ দিয়ে গেলেন। অঙ্গুরী বিক্রয় করতে কালকেতৃ হাটে গেল। সহজে কি দাম দেয় বেণেরা! তবু বিক্রয় করে দাম নিয়ে কালকেতু নৃতন রাজ্য পত্তন করলে। নানা জ্বাতির লোক এল বসঙি ব্দরতে সেথানে। এল ধুর্ত কায়স্থ ভাঁড় দত্ত। কালকেতুর নিকটে আসর জমিয়ে বসে প্রজাদের উপর দে করে অত্যাচার। কিছুদিন পর কালকেতৃ তা বুঝতে পেরে জাড়ু দত্তকে নির্বাসিত করলে। জাড়ু তথন তার বিরুদ্ধে প্রতিবেশী রাজাকে উত্তেজিত করে বাধাল যুদ্ধ। কালকেতু যুদ্ধ করে পরাস্ত হয়ে এক স্থানে লুকিয়ে রয়েছে—সে থবর ফুলরার কাছ থেকে ছলনা করে সংগ্রহ করে ভাঁড়ু দত্তই কালকেতৃকে আবার ধরিয়ে দিলে। শত্রুর কারাগারে কালকেতৃর উপর অশেষ নির্বাতন চলল। কালকেতু স্মরণ করলে দেবীকে। দেবীও দেরী করলেন না। রাজাকে স্বপ্ন দিলেন। তারপর সকল বিপদ থেকে মৃক্ত ব্যাধরাজ কালকেতুর নিজ রাজ্যে প্রত্যাবর্তন আর শান্তিতে রাজত্ব করা। এই হল প্রথম উপাখ্যান—এর থেকে বাস্তব চিত্রের ও চরিত্র-চিত্রণের উপাদান সংগ্রহ করেছেন কবিরা।

দ্বিতীয় উপাখ্যান এ তুলনায় ছক-কাটা। সেই বেণে, বাণিজ্ঞা-যাত্রা আর স্থয়ো-ত্রাের মত সপত্নীর গঞ্জনার কাহিনী। উজানীর বণিক ধনপতির প্রথমা স্থী লহনা,—লহনা নিঃসন্তানা। পরিণত বয়সে খুলনাকে দেখে ধনপতি তাই যথন বিম্থ হলেন, অমনি বিবাহও করলেন, কারণ তাঁর পুত্র নেই। কিছু রাজ্ঞার আদেশে যেতে হল তাঁকে বাণিজ্ঞা-যাত্রায়। এদিকে সপত্নী লহনা দাসী তুর্বলার পরামর্শে খুলনার উপর অভ্যাচার আরম্ভ করলে। তাই মাঠে ছাগল চরাতে পাঠাল সে খুলনাকে। খুলনা সেখানে বনের মধ্যে অভ্য মেয়েদের দেখল মঙ্গলচণ্ডীর পূজা করতে। সেও সে পূজা শিখল। এদিকে ধনপতিও ফিরে এলেন। কিছু শীঘ্রই আবার যেতে হল তাঁকে সিংহলে বাণিজ্ঞো। তথন খুলনার সন্তান-সন্তাবনা। ধনপতি সিংহলের পথে দেখলেন 'কমলেকামিনী'—পদ্মের উপর বসে এক যোড়শী তর্জণী একটি আন্ত হাতীকে গ্রাস করছেন আবার উদ্গারণ করছেন। এ কাহিনী সিংহলের রাজাকে তিনি বললেন। কিছু রাজা দেখতে চাইলে তিনি আর তার প্রত্যক্ষ প্রমাণ দিতে পারলেন না। রাজা তাঁকে

নিক্ষেপ করলেন সিংহলের কারাগারে। এদিকে খুল্পনার পুত্র হল; তার নাম শ্রীমন্ত। সে বড় হয়ে উঠল, শিক্ষা দীক্ষা পেয়ে উপযুক্ত হল! সে তথন চলল পিতার সন্ধানে সিংহলে। পথে সেও দেখল সেই 'কমলেকামিনী'। আর সেও আবার রাজাকে দেখাতে নিয়ে গিয়ে প্রভাক্ষ করাতে পারল না সেই অন্তুত দৃষ্টা। সবই দেবীর মায়া। শ্রীমন্তুও আবার কারাক্ষম্ম হল। কিন্তু এবার ভাগ্য বিবর্তন—উজানীতে খুল্পনা পতিপুত্রের মঙ্গলার্থে দেবীকে অরণ করেছেন। অতএব, দেবী চললেন বুল্ধাবেশে সিংহলের রাজার নিকটে তাঁদের প্রাণজিক্ষা করতে; তাতে ফল হল না। এদিকে রাজা শ্রীমন্তকে মশানে শুলে চড়াচ্ছেন। তথন দেবী ভূত, প্রেত, পিশাচ নিয়ে আবিভূতা হলেন রাজার বিক্রমে। রাজা পরাজিত হলেন, বুঝলেন দেবীর মাহাত্মা। তারপরে জানা কথাই—রাজকত্যাকে বিবাহ করে শ্রীমন্ত পিতা ধনপতিকে নিয়ে ফ্রিরল খুলনার কাছে উজানীতে। এই হল দ্বিতীয় উপাখ্যান।

কবি-পরিচয়—চণ্ডীমঙ্গলের প্রথম রচয়িতা ছিলেন মাণিক দত্ত ;—সম্ভবত মধ্য যুগেরই প্রাক্চিত্ত পর্বের লোক। তার পরেকার কবি হলেন মাধবাচার্য—সপ্তগ্রামের (হুগ্লী) লোক; ইনি আকবরের সমকালবর্তী, খ্রী: ১৫৭০ এর লোক। চণ্ডীমঙ্গল ছাড়াও মাধবাচার্যের 'শ্রীক্লফ্রমঙ্গল' এবং 'গঙ্গামঙ্গলও' পাওয়া যায়। কিন্তু চণ্ডীমঙ্গলের শ্রেষ্ঠ কবি হলেন মুকুলরাম চক্রবর্তী।

মানিক দত্তের নামে মাত্র একথানি চণ্ডীমঙ্গলের পুঁথি আছে। উত্তর-বঙ্গেই তা পাওয়া যায়। সেই পুঁথিতেই আবার অন্ত (প্রথম) মানিক দত্তেরও উল্লেখ আছে। পুঁথিতে শ্রীচৈতন্তের বন্দনাও আছে; সম্ভবত এ রচনা অনেক পরেকার। এই মানিক দত্তের চণ্ডীমঙ্গল চণ্ডীমঙ্গলের প্রথম পুঁথি নয়, তব্ উল্লেখযোগ্য। এ পুঁথিতে জন-সমাজে প্রচলিত মঙ্গলচণ্ডীর ব্রতক্থার ছাপই বেশি। মাঝে মাঝে ছন্দেও একটা ছড়ার ধরণ দেখা যায়। তা ছাড়া মানিক দত্তকে দিয়ে দেবী কি করে মর্ত্যে নুত্যগীতে নিজের পূজা প্রচলিত করলেন মামূলী হলেও সেই কাহিনীও কৌতুহলোদীপক। স্বপ্নে মানিক দত্তকে 'পোথা' দিয়ে ব্রতক্থা প্রচার করতে দেবী আদেশ দিলেন। মানিক দত্তের কিন্তু সেই সংস্কৃত পুঁথি পড়ার মত বিছা ছিল না। যাই হোক, 'তিন শত যাট নাচাড়ি করিয়া প্রবন্ধ' সে দলবল নিমে কলিকে গেল—'নাটগীত গায় প্রতি ঘরে ঘরে'। রাজার পাত্রমিত্র সব মেতে গেল। মামূলী গক্ষের

মতোই তথন কলিখ-রাজ কুপিত হয়ে মাণিক দন্তকে বন্দী করলেন। দেবীও স্বপ্নে রাজার সম্থ্য উগ্রম্ভিতে প্রকাশিত হলেন। আর কথা নেই। রাজা উঠে প্রভাতে মাণিক দন্তকে নিয়ে গিয়ে দেবীর পূজা দিলেন। এই হল আসল কাহিনীর ভূমিকাংশ। তারপরে কালকেতৃ-কাহিনী আরম্ভ হয়—নীলাম্বরের অভিশাপ থেকে। শিব-পার্বতীর দাম্পত্য-কলহ ও ছল্ফেই সেই কাহিনীরও গোড়াপন্তন। এ পূঁথি হচ্ছে গ্রাম্য জীবনের সাধারণ পালা গান। উত্তরবক্ষে তৃগা পূজার সময় চার দিন এইরকম চণ্ডীমঙ্গল গাওয়া হত। ষষ্ঠাতে উষোধন হত—স্প্রতিত্ব প্রভৃতি সেদিন গাওয়া হয়ে যেত। সপ্তমীর দিন আরম্ভ হত মূল পালা। নবমীতে শ্রীমস্তের মশান-কাহিনীর গান চলত সারা রাত্রি, এই হল 'জাগরণ পালা'; আর দশমীতে 'বহিত' (নৌকা?) তুলে পালার সমাপ্তি। মালদহের এই 'বহিত' তোলার বিবরণ হয়তো বাণিজ্ঞাযাত্রার একটা অম্প্রতি (ডাং সেনের বাং সাং ইং-এ উদ্ধৃতি প্রস্তর্যা)। কিন্তু অন্তাল্য অঞ্চলে চণ্ডীমঙ্গলের কাহিনী অন্তত্ত আট রাত্রি ধরেই গাওয়া হয়্ব, তা শ্ররণীয়। সাধারণত মঙ্গলবার থেকে মঙ্গলবার।

দ্বিজ্ঞ মাধ্ব—আগলে চণ্ডীমঙ্গলের প্রাচীনতর পুঁথি হল দ্বিজ্ঞ মাধ্বেব 'গারদা-চরিত' বা 'গারদা-মঙ্গল'। মৃকুন্দরামের পূর্বে যাদের কাব্য পাওয়া যায় তাঁদের মধ্যে তিনিই প্রাচীনতম। পুঁথির উল্লেখিত কাল সত্য হলে তা ১৫৭৯-৮০ খ্রীস্টাব্দের রচনা, তথন আকবর গোড়ের বাদশাহ — 'একাব্দরে নামে রাজা অর্জ্ন-অবতার।' কবির ভাষায় 'কলিয়ুগে তাঁর তুল্য রাজা নাহি ক্ষিতি।' কবির পরিচয় যা আছে তাতে জানি তিনি পরাশরের পুত্র, দ্বিজ্ঞ মাধ্ব; তাঁরা সপ্তগ্রামের অধিবাসী (অথবা নদীয়ার?)। কিন্তু এই পরিচয়ের দ্বিজ্ঞ মাধ্বই 'শ্রীকৃষ্ণমঙ্গলের'ও রচয়িতা, তিনি বাঙ্লার বৈষ্ণব সমাজেও স্থপরিচিত; — তাঁর বংশীয়দের পর্যন্ত পরিচয় জানা যায় ( দ্র: আশুতোষ ভট্টাচার্য: 'বাংলা মঙ্গলাবার ইতিহাস'); কিন্তু কোথাও কেন্ট বলে না সেই 'শ্রীকৃষ্ণমঙ্গলে'র দ্বিজ্ঞ মাধ্ব বা মাধ্বাচার্য 'চণ্ডীমঙ্গল' বা 'গারদামঙ্গল'ও লিথেছিলেন। মনে হয়, নাম্সাদৃশ্রেই এই বিভ্রম ঘটেছে, এবং একজনার পরিচয়ই তুই দ্বিজ্ঞ মাধ্বের স্কম্বে চেপে বঙ্গেক বছকাল যাবং। এরপ অন্থমানের একটা কারণ—সারদামঙ্গল বা সারদা-চরিতে এই পরিচয়-অংশে কবি সপ্তগ্রাম, ত্রিবেণী, নদীয়ারই নাম করেছেন, অথচ সারদামঙ্গল বা সারদা-চরিতের একথানা পুঁথিও পশ্চিমবঙ্গে

পাওয়া যায় না। ত্ব-একথানি পাওয়া যায় উত্তরবঙ্গে, আর অধিকাংশ পাওয়া যায় চট্টগ্রাম, নোয়াখালি, ত্রিপুরা অঞ্চলে। বাঙ্লার সেই দক্ষিণ-পূর্ব ভূভাগে চণ্ডীমঙ্গলের কবি বলভেই দ্বিজ মাধব; মুকুন্দরামও সেখানে প্রতিষ্ঠা লাভ করতে পারেন নি। মনে হয় এই দ্বিজ মাধব হয়তো আসলে ঐ অঞ্চলেরই কবি।

'দিজ মাধব' কে, তিনি মাধব আচার্য কিনা, না মাধবানন্দ, আর মাধব আচার্য হলে কি গ্রহবিপ্র বলেই 'আচার্য'—এসব প্রশ্ন উঠেছে; কিছু সে-সবের মীমাংসা আপাতত হবে না। একটা জিনিস স্ত্য—'সারদা-চরিতে'র লেখক দিজ মাধব কবি ছিলেন, এবং পাণ্ডিত্যও তার ছিল। মৃকুন্দরামের সঙ্গে তাঁর তুলনা করে লাভ নেই। কিছু মৃকুন্দরামের কিছু কিছু গুণের আভাস দিজ মাধবও পাই। যেমন, দিজ মাধবও আখ্যান বলতে গিয়ে চরিত্রে স্বাষ্টি করতে চেয়েছেন। তা অস্পাই হলেও স্বতন্ত্র। তাঁর ভাঁড়ু দত্ত অনেকটা ভাঁড়; তাঁর কালকেতু কিছু ভীক্ নয়, বীরই; খুলনা, ফুল্লরাও শুধু ছায়ামাত্র নয়। কিছু চরিত্র-স্বাধীর থেকে দ্বিজ্ব মাধবের স্বাধীতে স্পান্ত বান্তব বর্ণনা—মামূলী গার্চস্থা চিত্র, যেমন, সতীনের প্রতি সতীনের গঞ্জনা, দরিত্র গৃহবধ্র ছংথে বেদনা—এসব বর্ণনায় দিজ মাধব যথেষ্ট বস্তুনিষ্ঠা জানিয়েছেন। আর তাঁর রচনায় এমন একটা সহজ্ব সাবলীলতা আছে যা সেদিন খুব বেশি কবির মধ্যে লাভ করা বায় না।

এ ছাড়াও 'সারদা-চরিতে' এমন কিছু কিছু বৈশিষ্ট্য লক্ষ্য করা যায় যা পরবর্তী কালে মৃকুন্দরামের চগুমকলের প্রভাবে বিল্পু হয়ে গিয়েছে। যেমন সারদা চরিত 'চতুর্দশ' পালায় বিভক্ত, মৃকুন্দরামে এ পালা গানের চিহ্ন নেই। সারদা-চরিতে প্রথমেই পাওয়া যায় হর্য বন্দনা (তার থেকেই অহ্নমান করা হয় লেথক ছিলেন গ্রহাচার্য), 'সারদা-চরিতে' শিবায়ন বা শিব-উমার আখ্যানাবলী নেই, মৃকুন্দরামের পর থেকে চণ্ডীমকলে সেই পৌরাণিক কাহিনীর প্রাধান্ত ক্রমেই বৃদ্ধি পেতে থাকে। দ্বিদ্ধ মাধবের কাব্যে কিন্তু ভদ্রের আবহাওয়া দেখা যায় (এ প্রসক্তে স্থবীভূষণ ভট্টাচার্য সম্পাদিত 'দ্বিদ্ধ মাধবের মকলচণ্ডীর গীতে'র ভূমিকাভাগ ক্রষ্ট্রব্য)। অবশ্য মকলচণ্ডীর মধ্যেকার লৌকিক মূলকে থব করে তান্ত্রিক, পৌরাণিক প্রভৃতি প্রভাবের উপর তিনি বেভাবে ক্লোর দিতে চান, তা বিশেষ স্থন্থির বা স্থদ্য নয়। তান্ত্রিক প্রভাবের দৃষ্টান্ত, যেমন,

কালকেতুর কাহিনীর শেষে শাপম্ক কালকেতুকে শিব মৃত্যুঞ্জ-জ্ঞানশিকার উপদেশ দিচ্ছেন:

> স্থন্মা প্রধান নাড়ী শরীর মধ্যে বৈসে। ইকলা পিকলা বৈসে ছই পাশে॥ ইত্যাদি।

কলিন্দ-রাজার পূজা-বিধির উপরেও তান্ত্রিক প্রভাব দেখতে পাই। সর্ব দেব-দেবীর পূজা, গুরুপূজা এ সবও তন্ত্র-সন্মত। কিন্তু এ থেকে বোঝা যায়—এসব তান্ত্রিক কথাবার্তা তৎপূর্বেই সমাজে সাধারণ সম্পত্তি হয়ে গিয়েছে। না হলে 'সারদা-চরিতে' সব চেয়ে ম্পষ্ট—'বিষ্ণুপদ'গুলিতে বৈষ্ণব প্রভাব, চৈতন্ত্র-লীলার সানন্দ স্বীকৃতি। বিশেষ উল্লেখযোগ্য এই সবই—এই বৈষ্ণব-ধারণা বা ভাবনাও সাধারণ সম্পত্তি। প্রীমন্ত মায়ের নিষেধ সন্ত্রেও সিংহল যাত্রা করলেন। ছন্টিস্তাগ্রন্তা মাতা খ্লার ব্যাকুলতা কবি ব্যক্ত করছেন সন্ন্যাসী গৃহত্যাগী চৈতন্তের জন্ত শচী মায়ের আকুলতার পদ দিয়ে—'আউলাইয়া মাথার কেশ শচী পাছে ধায়।' হয় পাঠশালা-পালানো ছেলে শ্রীমন্ত লুকিয়ে আছে। খ্লানার ব্যাকুলতা দ্বিজ মাধব ব্যক্ত করেছেন মা যশোদার পদ সংযোজিত করে: 'তোমরা কি কেউ মার যাদ্ব দেখিয়াছ।'

এ কবি তান্ত্রিকই হউন, বা হউন কৃষ্ণমঙ্গলের দ্বিজ্ব মাধব,— চৈতন্ত্য-দীলা ও কৃষ্ণ-দীলা যোড়শ শতক শেষ না হতেই এগব কবিকে জয় করেছে।

# মুকুন্দরাম 'কবিকঙ্কণ'

কাবা-প্রারত্তে মৃকুলরাম ত্'টি পদে আত্মপরিচয় দিয়েছেন। তাতে পিতামাতা ও পুত্র-পত্রবধৃ শুদ্ধ কবি আপনার জীবনের ও কালের পরিচয় রেখে গিয়েছেন। তা থেকে মনে হয় তিনিও ষোড়শ শতান্দীর শেষ দিককার লোক, কারণ তিনি নানসিংহের স্থবাদারীর (এ: ১৫৯৪) উল্লেখ করেছেন। তাঁর কাব্য যখন রচিত হয় (এ: ১৫৭৪-১৬০৪) তথন সে শতান্দী প্রায় শেষ হচ্ছে। দক্ষিণ রাঢ়ের দাম্ভার (বর্ধমান) 'মহামিশ্র' জগন্নাথের তিনি পৌত্র, গুণীরাক্ষ মিশ্রের তিনি পুত্র। 'দাম্ভার লোক ষত শিবের চরণে রত', আর তেমনি তাঁর আপন বংশ বিশ্বান, পণ্ডিত। কিন্তু হলে হবে কি ?

"অধর্মী রাজার কালে প্রজার পাপের ফলে শিকদার মামৃদ সরিফ্"। পাঠান-মোপল হন্দ্ব কালের অরাজ্ঞকতার কবি স্ত্রীপুত্র নিয়ে দেশত্যাপ করতে বাধ্য হলেন। পথে তংখ-দৈশ্ত-ত্রতোগের একশেষ হল। কিন্তু প্রত্যেকটি সামান্ততম উপকারও মৃকুন্দরাম পরবর্তীকালে উল্লেখ করতে কুঠাবোধ করেন নি। তাই ভাল্যায়ার ষত্রকুণ্ড 'তেলি' তাঁর কাব্যে শ্বরণীয় হয়ে রয়েছে:

'দিয়া আপনার ঘর

নিবারণ কৈল ভর

তিন দিবসের দিল ভিক্ষা।'

পথে গোচড়াায় কবি স্বপ্নে পার্বতীর রুপা পান। তারপর এগিয়ে গিয়ে আরড়ায় (মেদিনীপুর) বাঁকুড়া রায়ের রাজ্যে পেলেন স্থান। বাঁকুড়া রায় তাঁকে পুত্রের শিক্ষার জন্ম গুরুজরপে নিযুক্ত করলেন। অনেককাল পরে যথন রঘুনাথ রায় রাজা, তথন পুত্র-বিয়োগে কবির মনে পড়ল আবার চণ্ডীর আদেশ। আর তিনি চণ্ডীমঙ্গল রচনায় ব্রতী হলেন। রঘুনাথ তাঁকে উৎসাহ দেন, পুরস্কৃত করেন, আর তাঁকে উপাধি দেন 'কবিক্ষণ'।

কবিক্ষণ ? হাঁ কবিক্ষণ নিশ্চয়ই। কিন্তু বাঙ্লা সাহিত্যে যে মানব-রসের তিনি প্রথম ও একমাত্র প্রস্তা, মধ্যয়্বের বাঙ্লা সাহিত্যে তা একটা আক্ষিক বিশ্বয়। তার নাম ও শ্বরপ তথনো রস-শাত্র স্থির করে উঠতে পারে নি। না হলে মুকুলরামের পরিচয় হত কথা-শিল্পে প্রথম বাঙালী কবি হিসাবে, কথা-শিল্পী বলে, বাঙ্লা সাহিত্যের প্রথম ঔপত্যাসিক বলে। কিন্তু উপত্যাস সে সময়ে জল্মে যথন সামস্ত মুগ শেষ হয়—এবং আগেকার য়ুগের ছাঁচে-গড়া মাছয় বিশিষ্ট-চরিত্রের মাছয় হয়ে উঠতে থাকে। সেই ব্যক্তিশ্বাতস্ক্রোর য়ুগ তথনো আসে নি। তথাপি মুকুলরামের কবিচিত্ত আপনার অক্সত্রিম সহলয়ভায় ও ক্ষ্ম বাস্তবলৃষ্টিতে আবিদ্ধার করেছে তার মূল সত্য—মাহুয়ের চরিত্র, আর মানব-রস। দেবদেবীর মাহাত্ম্য কীর্তন করতে গিয়েও তিনি বুবেছেন সাহিত্যের আসল কথাই এই—

# সবার উপরে মান্থ্য সভ্য ভাহার উপরে নাই।

আর এ মাত্র সহজিয়া সাধনার 'সহজ মাত্র্য' নয়, সমাজবন্ধনাতীত পরমাত্মার বিগ্রহ নয়, সমাজের ভাল-মন্দ, ত্থতঃথ-কামনা-বাসনা-মাথা বাত্তব মাত্রব। দেবী-মাহাত্ম্য কীর্তন করতে বসেও তাই মুকুন্দরাম মানব-মাহাত্ম্যই কীর্তন করেছেন। বাঙ্লা সাহিত্যে তিনি তাই ফুটনোমুথ মানবতার প্রথম কবি, প্রথম আধুনিক কবি—যথন আধুনিক কাল অনাগত, যথন মান্ত্য হিসাবে মান্ত্যের মর্যাদা অনাবিদ্ধত।

আধুনিক কাল তথনো অনেক দূরে, কাব্যও হচ্ছে মঙ্গল-কাব্য, অলৌকিকতার রাজ্য দর্বত্র। মুকুন্দরামেরও দেই অলৌকিক রদে বিরাগ নেই। দিংহলে বাণিজ্য-পথে কল্পনার কত সমূত্র পেরিয়ে যায় বণিকের ডিঙা। কিন্তু যাত্রা তার অজয় থেকে ভাগীরথী দিয়ে। আদি-গঙ্গার মরা থাতের ধারে দক্ষিণ বাঙ্লার আজও বেদ্ব পুরোণে। বর্ধিষ্ণ গ্রাম ও নগর বাঙ্লাদেশের ঝরা ম্বপ্লের মতো দাঁড়িয়ে আছে, একটি একটি করে কবিকন্ধণ তার বর্ণনা করে যাচ্ছেন। উল্লেখ করেছেন তিনি বাঙাল মাঝিদের ঝড়ের ভয়ে খেদ; উল্লেখ করেছেন তিনি পর্তুগীজ 'হার্মাদ্'দের কথা; বাঙালীর চিরপ্রিয় আহার্যাদির কথা। বাস্তব জীবনরসেই তার সভ্যকার আনন্দ। কালকেতু ব্যাধ পত্তন করেছে গুজরাতে নৃতন রাজ্য ও রাজধানী; কবিকফণের বিশ্বন্ত বর্ণনায় মনে হয় দেখছি যেন বাঙালী ইতিহাদের একটি সঞ্জীব পাতা। ষোড়শ শতান্দীর বাঙালীর এমন সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ইতিহাস আর নেই। কিছুই কবির চোথ এড়ায়নি; অরাজকতার দিনে জুলুম করে জমির 'পণের কাঠায় কুড়া' মাপা হয়, 'থিল ভূমি করে লাল'; জোতদার 'তঙ্কায় আড়াই আনা কম' দেয়; মহাজনের অত্যাচারের শেষ নেই; কোটাল 'কড়ির কারণে বহু মারে', প্রজা যথন সব বিক্রি করছে 'ধাগ্র গরু কেহ নাহি কিনে'—টাকার জিনিস তথন আবার দশ আনায় বিকোয়; অথচ গ্রাম ত্যাগ করে পালাবারও পথ পায় না মাহুষ। পথ অবশ্য তরু পায়, তাই বিদ্রোহ করতে বাধ্য হয় না।

এ শুধু তথ্যনিষ্ঠা নয়, ভাবে ও ভাষায় এ কাব্যে আছে একট। অসাধারণ স্পাইতা—বে স্পাইত। ভারতীয় কবি বা সাহিত্যিকদের রচনারীতিতে একটা দুর্লভ বস্তু; যাকে বলা যায় ক্লাসিক-ধর্ম, তথ্যনিষ্ঠা, ভাব ও ভাষায় সংযম, আত্মন্থতা।

তথাপি কবিকরণের প্রধান কীতি হল চরিত্রান্ধনে। বাস্তবনিষ্ঠা না থাকলে কেউ এ কর্মে সার্থক হতে পারে না, হয়তো হস্তার্পণও করে না। ম্কুন্দরামের বেণে ম্রারি শীল, ম্কুন্দরামের ভাঁড়ুদত্ত, তাঁর দাসী তুর্বলা—বাঙ্লা সাহিত্যে স্পরিচিত চরিত্র, এমন জীবস্ত চিত্র আর নেই। মূলকাব্য থেকে উদ্ধৃতি না

করলে হয়তো তার সম্পূর্ণ উপলব্ধি হয় না—বোঝা যায় না মুরারি শীলের সক্ষে কেনা-বেচায় কেমন একটি কৌতুক-স্প্রধান নাটকীয় ঘটনা সংস্থাপন করা হয়েছে ; ভাড়দত্ত কতটা কুচক্রী আর বেহেড-বেহায়া; দুর্বলা কেমন একটি পাকা সেয়ানা দাসী; ধনপতির পিতৃশ্রান্ধের সভায় বেণেরা নিজেদের মধ্যে পরস্পরের মর্যাদা নিয়ে কিরূপ কলহ করছে; কলিকের সেনাপতি বাক্যবীর কেমন যুদ্ধের ভয়ে মনে মনে কম্পমান; পুরোহিতেরা কেমন মধুলোভী মক্ষিকার মত দক্ষিণার <u> শুকানী : গুজরাতের বৈহু কবিরাজর। কেমন রোগ না সারলেও রোজগারে</u> ওস্তাদ; খুলনাকে বিবাহ করতে ইচ্ছুক হয়ে ধনপতি কেমন করে বোঝান প্রথম পত্নী লহনাকে যে একা একা গৃহকর্মের ভারে লহনার শ্রী কালি হয়ে ষাচ্ছে ;—মুকুন্দরাম সত্যিকারের কৌতুকরসিকের চোথ দিয়ে এরপ প্রত্যেকটি কুদ্র জিনিসও দেখছেন,—নিশ্চয়ই দ্রষ্টার মত তাঁর ভাবধানা, কিন্তু চোথে মৃধে তাঁর গোপন হাসি। স্বভাবতই এর সঙ্গে তুলনা হয় ইংরেজ কবি চসারের। কিন্তু চসার ইউরোপীয় 'রিনায়সেন্সের' বিদগ্ধ, স্থরসিক কবি; আর মুকুন্দরাম মধ্যযুগের কবি, বাঙালীর পল্লী-সভ্যতার কবি। যতটুকু বাস্তব-নিষ্ঠা, মানব-চরিত্র-বোধ, মানবতা ও সাধারণ মাম্লুষের প্রতি সহমর্মিতা তাঁর কাব্যে আমরা পাই, সে যুগের তুলনায় তাই একটা অপরিমিত বিস্ময়।

সত্য বটে, মুকুলরামও সমসাময়িক কাল ও ভারতীয় পল্লীসমাজের জীবনধাত্রা ও কাব্যদর্শনের দ্বারা চালিত। অরাজকতাকে তিনি মনে করেন প্রজার পাপের ফল; বিনা অপরাধে স্বচ্ছন্দে খুলনার অগ্নি-পরীক্ষা করিয়ে ছাড়েন; তার পরে রচনা করেন 'বারমাস্থা', বসস্ত বর্ণনা, 'চৌতিশা' প্রভৃতি ধরাবাঁধা বিষয়। তাতেও কবির শক্তি ও কৃতিত্ব একেবারে আচ্ছন্ন হয়নি, এইটুকু বলাই যথেষ্ট।

অস্থান্ত কবি—আশ্চর্ষ নয় যে, চণ্ডীমঙ্গলের পরবর্তী রচয়িতারা আর কবিকরণের প্রভাব অভিক্রম করতে পারলেন না। সপ্তদশ শতকে চণ্ডী-কাহিনী রচয়িতার অভাব হয়নি, অভাব ছিল কাব্যশক্তির। জয়নারায়ণ দেন, মৃক্তারাম দেন প্রভৃতিও মঙ্গল-কাব্য লিখলেন। কিন্তু তখন মার্কণ্ডেয় পুরাণের চণ্ডী বা তুর্গা বাঙালী কবিদের ছলয় দখল করেছেন। অবশ্ব তার রচয়িতারা,— সপ্তদশ শতকের ভবানীপ্রসাদ রায়, বিজ কমললোচন প্রভৃতি—কবি হিসাবে কেউ তেমন কৃতী নন।

মঙ্গল-কাবোর মধ্যে ধর্মফলের কাব্যগুলির সাহিত্যিক মূল্য সামাত্র, খারা প্রধান রচয়িতা তাঁরাও আবার অষ্টাদশ শতকের, অর্থাৎ 'নবাবী আমলে'র। কিন্তু স্থাদশ শতকের মধ্যভাগে লেখা ধর্মসকলের পুঁথি লাভ করা যায়। বলা বাছলা, তার অনেক পূর্বেই ধর্মঠাকুরের ছড়া চলিত ছিল। আর ধর্মপূজা ও তার আখ্যান বাঙ্লার লোক-সমাজে সর্বাধিক প্রচলিত এক পূজা ও আখ্যান হয়ে উঠেছে নিশ্চয়ই আরও অনেক-অনেক কাল পূর্বে। এক সময়ে হয়তো উত্তর বঙ্গেও ধর্মঠাকুরের প্রতিষ্ঠা ছিল, কিন্তু বর্তমান-কালে ধর্মঠাকুরের পূজা শীমাবদ্ধ হয়েছে প্রধানত পশ্চিম বঙ্গের রাচ্চে, অজয় দামোদর নদের মধ্যবর্তী ভূভাগে, বীরভূম, বর্ধমান, বাঁকুড়া, মেদিনীপুর, মানভূম প্রভৃতি জেলা নিয়ে একটা বিরাট অঞ্চল। এথানেই হাখণ্ড নামে গ্রামণ্ড ছিল, ধর্ম-পূজার তাই ছিল এক প্রধান পীঠস্থান। কিন্তু সর্বত্রই ধর্মঠাকুর ছিলেন নিমবর্ণের মাত্র্যদের েদবতা, বিশেষ করে ভোম্দেরই ঠাকুরু। উচ্চবর্ণের মাহুষেরা ধর্মপূজা ও ধর্মের গান ঘুণার চক্ষেই আগে দেখত, অবশ্য দে ঘুণা কালক্রমে থানিকটা কমেও এসেছিল। তবে ভোমের দেবতা ধর্মঠাকুর চণ্ডী ও মনসার মতো পুরোপুরি জাতে উঠতে পারেন নি। ধর্মফলের অষ্টাদশ শতকের কবি মাণিক গাঙ্গুলী ধর্ম ঠাকুরের আদেশ পেয়েও তাই ভয়ে ভয়ে বলছেন, 'জাতি যায় তবে প্রভূ যদি করি গান।' কিন্তু তা সত্ত্বেও যথন ব্রাহ্মণ বংশের কবি সে গান করছেন, তথন বোঝা যায় জাতিও আর যাবে না এর পরে। তাই ধর্মফল কাব্যের ক্বিরাও অধিকাংশই ব্রাহ্মণ, কায়স্থ তিন জন, ু কবর্ত ও ও ড়িও পাওয়া যায় একজন করে। আসলে, নিম্নবর্গের পক্ষে লেখা-পড়া শেখা অসম্ভব ছিল; যদিইবা তাদের গান রচনার শক্তি থাকত, সাধারণত সে গান মুথে মুথে চলে মুথে মুথেই নিঃশেষ হয়ে যেত। পুঁথিতে তা লিখবে কে? তাই তাদের গ্রন্থ নেই।

ধর্মসলনের কবি ও কাব্য ত্যেরই থেকে অনেক বেশি গুরুত্ব ধর্মপুজার ও ধর্মসলন-কাহিনীর। কারণ তা হচ্ছে বাঙালীর রহস্তারত জীবনেতিহাসের একটি বিচিত্র উপাদান। এদেশের নৃবিজ্ঞানের ও সংস্কৃতির বৈজ্ঞানিক গবেষকর। এ সমস্তার নানা প্রশ্ন নিয়ে আলোচনা করেছেন। হরপ্রসাদ শাস্ত্রী মহাশয়ই প্রথমত তার স্চনা করেন উন বংশ শতান্ধীর শেষ দিকে (১৮৯৪-এর প্রোসিডিংস্ অব্ এসিয়াটিক সোসাইটি অব্ বেকল-এ), আর বিংশ শতকের এই মধ্যভাগেও সে আলোচনা শেষ হয় নি। এ আলোচনার প্রয়োজন এখনো পুরোপুরিই রয়েছে। কোন্ দেবতার কি ভাবে উদ্ভব হল, কি ভাবে পরে তার বিবর্তন হল, কোথা থেকে কার পূজাপদ্ধতিতে এসে মিশেছে অপর কার পূজার বিধি, এমনিতর নানা জটিল প্রশ্ন অমীমাংসিত রয়েছে। এ সব প্রশ্নকে একেবারে উপেক্ষা করে বাঙালী সংস্কৃতির কোনো হিসাবই নেওয়া যায় না; বাঙ্লা সাহিত্যেরই কি হিসাব নেওয়া সম্ভব হয় ? অবশ্য এই সাংস্কৃতিক নৃবিজ্ঞানের তথ্যে বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাস অযথা ভারাক্রান্ত করলেও সে সব প্রপ্রের অধ্য-পূজার সমস্যাগুলি জানাই যথেই।

ধর্মঠাকুর কে ?—ধা সাধারণত এখন দেখা যায় তা হচ্ছে—বেমন শালগ্রাম শিলা, তেমনি ধর্মঠাকুরও হচ্ছেন এক্থ্রু পাথর। কোথাও সে পবিত্র পাথরটি কুর্মাকৃতি, কোথাও ডিম্বাকৃতি, বা এই ছুইয়ের কাছাকাছি; কখনো আবার লাল কাপড় দিয়ে তা ঢাকা থাকে, আর তার গায়ে থাকে পিতলের পেরেক বসানো চক্ষ্—ভক্তদের দান। দৃষ্টিশক্তি ফিরে পেয়ে, বা কুর্চরোগের আরোগ্য কামনায় ভক্তরা ঠাকুরের নানা মানৎ করে। ধর্মঠাকুরের 'থান' (স্থান) নির্জন গাছতলায়, কিম্বা কথনো চালা ঘরের, মাটির বা ইটের মন্দিরে। 'ধর্মরায়' ছাড়াও এক এক স্থানে তার এক-এক নাম-- যথা, বুড়া রায়, ঝালু রায়, যাত্রাসিদ্ধি রায়। অনেকথানে ধর্মঠাকুরের কাছে পাঁঠা, হাঁস, পায়রা, মুরগী এবং শিকরও বলি দেওয়া হয়। সাধারণত যাঁরা পূজা করেন তাঁরা ব্রাহ্মণ নন, ডোম জাতির লোকেরাই হন পূজারী। এই পূজারীরা তাম্র-উপবীত ধারণ করেন। তাঁরা উপাধি নেন 'পণ্ডিত', 'দেবাংশী' নামেও তাঁরা পরিচিত। পূজা হয় কোণাও নিত্যপূজা, কোথাও বাৎসরিক পূজা,—বৈশাথ জ্যৈষ্ঠ মাসে, বারোয়ারি পূজার মতো। আর কোথাও এ পূজারুষ্ঠান মানসিক শোধ করবার জন্ম। প্রধান অংশের নাম 'ঘর-ভরা'। সে পূজা বিচিত্র। থুব জাঁকজমক করে পূজা হয়—বারটি ধর্মশিলা একত্র করা হয়, ঘট স্থাপন করে বারদিন পূজা চলে, একটি ছাগকে ধর্মের নামে ছেড়ে দেওয়া হয়, শিবের গান্ধনের মতো ধর্মের গান্ধনে পূজা শেষ হয়। এই : ধর্মঠাকুরের নামেই <u>গ্রামের লোক ঘট বসিয়ে সংকল্</u>করত, তার থেকে 'ধর্মঘট' ক্থাটির উদ্ভব

এ 'ধর্মরায়' মূলত হিন্দুর ধর্মরাজ্ঞ বা বমরাজ্ঞ নন, তা স্পষ্ট। পণ্ডিতবর হরপ্রসাদ

শাস্ত্রীর মতে তিনি হলেন বুদ্ধেরই শেষ পরিণতি—বৌদ্ধর্মের ত্রিরত্বের ( বুদ্ধ, ধর্ম, সংঘ) মধ্যে ধর্ম এভাবে টিকে আছে। বাঙ্লায় বৌদ্ধধর্মের শেষ স্মৃতি বহন করছেন এই ধর্মঠাকুর, ধর্মপূজা ও তাঁর অবান্ধণ পূজারীরা, এই মত গ্রহণ করে বিলুপ্ত বৌদ্ধধর্মের এই চিহ্নাম্বেষণের একটা উৎসাহ জাগে তারপর পণ্ডিত মহলে। তাই ধর্মকলের ধর্মপূজ্-পদ্ধতির নানা পুঁথির অংশকে 'শূল-পূরাণ' নাম দিয়ে একেবারে বৌদ্ধযুগের বাঙ্লা সাহিত্যরূপে পর্যন্ত ঘোষণা কর। হয়। (বঙ্গীয় সাহিত্য পরিষদ কত্ ক ১৩১৪ সালে প্রকাশিত 'শূত্যপুরাণে' এ চেষ্টাই দেখা যায়। তাতেই তথনকার দিনে শৃত্যপুরাণকে বলা হত প্রাচীনতম বাঙ্লা সাহিত্য—১১শ-১২শ শতকের ?)। অবশ্য তখনই দেখা গিয়েছিল ধর্ম ঠাকুর কোথাও শিব, কোথাও বিষ্ণু, কোথাও বা হুয়ের সংমিশ্রিত এক দেবতাও হয়ে উঠেছেন। তা আর আশ্চর্যের বিষয় কি ? ঐ পরিণাম তো বৌদ্ধ দেবদেবীর পরবর্তী কালে ঘটেই। পরে আরও একটু লক্ষ্য করে দেখা গেল—ধর্ম যেন সূর্যদেবতারও প্রতীক। কিন্তু স্থাও শুধু হিন্দু বা পারসিকের দেবতা নন। দ্রাবিড়-অঞ্চিক গোষ্ঠীর নানা আদিবাসীরাও বাঙ্গার চারদিকে সুর্থ দেবতার উপাসনা করছেন— ৰাঙ্লার মেয়েদের ত্রতকথায় তো সুর্য মন্ত বড় দেবতা। আদিবাসীদের সূর্য দেবতাকে গ্রহণ করে সূর্য দেবতা ধর্মও তার মধ্যে মিশেছেন, তাতে আর বিশায়ের কি? এর পরে দেখা গেল—ভধু তাই নয়, ধর্মরায় রাজাও, ধর্মকল গানে খেত-অখ-আরোহী সিপাহীরূপেও এই ধর্মরায়ের পরিকল্পনা করা হয়েছে। এদিকে 'ঘর-ভরা'র কাহিনীর গাজনের শেষে 'ঘর-ভাঙা' নামে একটি অমুষ্ঠানও আছে, তাতে 'নিরঞ্জনের ক্রমা' ও জাজপুর ধ্বংসের কথা পাওয়া যায়। এর নাম জালালি কালেমা। তাতে মুদলমান বিজয়ের ও ধংসের কথা দেখা যায়। অর্থাৎ মনে হয় ভোমের মতো দেশীয় যোদ্ধজাতির এই যুদ্ধ-দেবতা ধর্ম তুর্ক-বিজ্ঞরের দিনে ভক্তদের চোথে বিজ্ঞয়ী তুর্ক-সিপাহীও হয়ে উঠেছেন, এবং খেত-অশ্বান্ধত সূর্যের সঙ্গে এই সিপাহী পরিকল্পনাও এসে মিশেছে। এথানেও তবু শেষ হয় নি ধর্মঠাকুরের ঠিকুজী। কুর্মাকৃতি প্রস্তরথণ্ড কেন তার প্রতীক হল ? অধ্যাপক স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায় প্রমুখ পণ্ডিতের। এবার বৌদ্ধযুগ ও ভোমদের বনদেবতাকে ছাড়িয়ে আরও পিছনে গিয়ে বললেন—আসলে এ হচ্ছে কুর্মদেবতা। এ দেশের আদিম ( অষ্ট্রিক ? ) অধিবাসীদের তা টোটেম কিংবা বিগ্রহ,—যার সঙ্গে হিন্দু কুর্মাবতারেরও সম্পর্ক রয়েছে। আর 'ধর্ম'

নামটি আসলে 'ধর্ম' নয়, অঞ্চিক 'ধৃম্' (—ক্র্ম), কচ্ছপ অর্থে ধুন শব্দে পূর্বাঙ্লায় স্প্রচলিত। অবশ্চ এই 'ক্র্মবাদের' বিক্লছে তর্ক আছে (প্রীযুক্ত আশুতোষ ভট্টাচার্যের 'বাংলা মঙ্গল-কাব্যের ইভিহাস', ২য় খঃ, পৃ ৪৬৯-৫১০এ সে সব বিশদরূপে আলোচিত হয়েছে)। কিন্তু তর্ক চলুক, ততক্ষণ ডাঃ স্থক্মার সেনের মতো সাধারণ বৃদ্ধিতে আমবাও মেনে নিতে পারি—এ বর্ণনায় য়টি পৃথক্ স্ত্রের সন্ধান পাওয়া য়ায়; একটি প্রস্কর পূজা ও ক্র্ম পূজা, আর দ্বিতীয়টি স্র্য পূজা, য়ার সঙ্গে মিশেছিল মুসলমান য়োদ্ধ-শক্তির পূজা। কিন্তু মৌলিক না হলেও এই মিশ্রিত দেবুতার মধ্যে লৌকিক বৌদ্ধর্মের ও লৌকিক হিন্দুধর্মের (শিবের) ছাপ্রও কি মুসলমান আমলের পূর্বেই পড়তে আরম্ভ করে নি ? তান্ত পড়তে আরম্ভ করেছিল। ধর্ম-কাহিনীর সেই শিবটি হচ্ছেন বাঙালী চামী শিব,—শিবায়নে তিনিই ক্রমে স্থুতন্ত হয়ে উঠতে থাকেন এ

ধর্ম ঠাকুরের গানে কি আছে ?—ধর্ম ঠাকুরের মাহাত্ম্য ও পূজা আশ্রয় করে ধর্মঠাকুরের ছভা ও গান। ধর্মঠাকুরের মাহাত্ম্য বর্ণনা চলে প্রধানত লাউদ্যেনের আখ্যান অবলম্বন করে, সেই অংশকেই বলা চলে <u>খাঁটি ধর্মমঙ্গল</u>। কিন্তু ঠাকুরের পূজাও শাস্ত্রের সঙ্গে আরও নানা কাহিনী এসে জমেছে। সে সব পূজার সময়ে গাওয়া হত। এ সবের নাম দেওয়া যায় (ডাঃ স্কুমার সেনের মতে ) 'ধর্মপুরাণ'। ধর্মের এ সব গানে ছড়ায় প্রথম থাকে 'শৃত্যশাস্ত্র' বা স্পষ্ট-প্রক্রিয়ার কথা। এই স্বৃষ্টি-কাহিনীর মূল অনেক দূরে, হিন্দু পুরাণাদির স্ষ্টিতত্ত্বের অমুরূপ এ নয়। 'শূন্মপুরাণ' বলতে এই স্ষ্টি খণ্ডই বিশেষ করে বোঝায়। তারপরে রয়েছে ধর্মপূজা প্রবর্তনের কথা। এর ছটি অংশ। একটি 'সদা-খণ্ড' বা সদা ভোমের কাহিনী; অন্তটি 'সাংজাত খণ্ড' ( সাংঘাত্রিক ) —রামাই পণ্ডিতের কাহিনী। এসব ধর্মপুরাণের অন্তর্গত। কিন্তু তৃতীয় একটি ভাগও ধর্মপুরাণের আছে, তা হচ্ছে ধর্মপুজা-পদ্ধতি—এই ভাগে বর্ণিত হয়েছে ধর্ম ঠাকুরের নিত্যপূজার বিষয় ও 'ঘর-ভাঙা' গাজনের কথা ( যাতে 'নিরঞ্জনের কুমা' বা 'জালালি কলমা' প্রভৃতি স্থান পায়), আর সে ভাগও তাই বিশেষ कोज़श्लाकी भक । या दे हाक्, या भूषिएक या विषय यकी हे भाष्या याक, বলা যেতে পারে একদিকে স্বষ্টিতত্ত্ব, দদা-খণ্ড, দাংজাত-খণ্ড, ধর্মপৃক্ষা বিধান, 'ঘর-ভাঙা' গাজনের গান, অক্তদিকে লাউদেন-রঞ্জাবতীর উপাখ্যান--এ স্ব

মিলিয়ে ধর্ম ঠাকুরের পান; 'শৃষ্ঠপুরাণ', 'ধর্ম প্রজা-বিধান', 'ধর্ম মন্ত্রু'— মর্থাৎ ধর্মের স্থাপা। আর এ সবের সঙ্গে সঙ্গে ধর্মমন্ত্রুল পাওয়া যাবে রামায়ণের বা নাথ-সিদ্ধাদের প্রচলিত নানা কাহিনীরও ছাপ। যে সম্প্রদায়ের বা জনভার মনে যা ভালো লাগে তাই চুকে পড়েছে ধর্মের গানে। তার আখ্যানে লাউসেনকে দেখে রমণীদের মামূলী পতিনিন্দাও আসে, আবার পাতিত্রত্যের চিরদিনকার জয় ঘোষণাও আসে; নায়কের প্রণয়-প্রার্থিনী করে (গোরখ-বিজয়ে য়েমন দেখা যায়, ভেমনি) পার্বতীকেও এই আখ্যানে আনতে কবির বাধে না, আবার হত্মমানের মতো কর্মপটু বীরকে এসব আখ্যানে না স্থান দিলেও তাঁর নয়। সাধারণে যা শোনে, যা চায়, সবই আসে এক স্ত্রে না এক স্ত্রে। সকল মঙ্গল-কাব্যেরই এ লক্ষণ দেখা যায়; লৌকিক কাব্যের এরপই নিয়ম।

**স্ষ্টি-প্রক্রিয়া :—শৃত্তপু**রাণের স্ষ্টিতত্ত্বও তাই অনেক মনসামঙ্গলে, চণ্ডীমঙ্গলে পাওয়া যায়। এই স্বাষ্ট-কাহিনীও জনসাধারণের নিশ্চয় অপরিচিত ছিল না। সহজিয়া নিবদ্ধেও তাই তালাভ করা যায়। যেমন, স্পষ্টির পূর্বে কিছুই ছিল না, সবই ছিল শৃত্ত, এ তত্ত্ব স্থপরিচিত। তারপর নৃতন কাহিনী—এই শুলুরপী ধর্মের মনে স্প্রির ইচ্ছা জাগল, হলেন তিনি ছই রূপ 'অনিল' (পবন) ও নীল (মন)। ফুটুল এক বিরাট বিম্ব বা বুছুদ, ধর্ম তাতে আসন নিলেন। তার ভিতরে ধর্ম জ্রণ হয়ে বিমৃত্ভেদ করে আকার ধারণ করে বের হলেন। কিন্তু 'আকার হইতে ধর্ম হইল ফাঁফর'। তাঁর নিশাসে জন্ম নিল 'উলুক'—ধর্মের ৰাহন। তারপরে মুখামৃত থেকে জল, অঙ্গমল থেকে মেদিনী, এবং ঘাম থেকে আত্যাশক্তিকে তিনি স্ষষ্ট করলেন, ও এই আতাকে বিবাহ করলেন। আর বিবাহের পরেই তপস্থা করতে তাঁর ইচ্ছা হল-বিবাহের মঞ্জাটা হয়তো টের পেলেন যথেষ্ট। ধর্ম গিয়ে বসলেন বালুকানদীর তীরে তপস্থায়, অমনি, তার वार्म উनुक्छ निरम्न दमन स्थारन । এদিকে आधारमयीत हिन्छ हक्ष्म रम, জ্মালেন কামদেব। ফলে ধর্মের অকালে ধ্যানভঙ্গ হল—বেমন হয়েছিল শিবের। এই ধ্যানভঙ্গে বিষ উদ্ভূত হল। হতাশ আ্লা সে বিষ পান করেও মরলেন না। তাঁর উদরে জ্মাল ত্রিগুণ. সত্ত, রজ:, তম, এই তিন-যথাক্রমে তা আসলে ব্রহ্মা, বিষ্ণু, মহেশর। তাঁরা তিন ভাই থুঁজতে চললেন পিতাকে। ধর্ম অমনি নিরাকার হয়ে গেলেন। তথন তাঁরা তপস্তা করতে লাগলেন! বংসর তপস্থা। তথন ধর্মের নমা হল, মড়া হয়ে তিনি ভেনে এলেন। শিব

তাঁকে পিতা বলে চিনে ফেললেন। অন্ম ভাইরা মানে না—শিবটার চিরদিনই বৃদ্ধি কম। কিন্তু উল্পুক উড়ে এসে সেই মড়াকেই বলল ধর্ম। তথন মড়ার সংকারের আয়োজন হল—শিবের জাহুর উপরে। জেনে আছা ছুটে এসে সহমুভা হলেন—ইত্যাদি। তিন দেবতার পরীক্ষায় এই স্কৃষ্টি-কাহিনী সমাপ্ত, যদিও পাঠকের পক্ষে অর্থ বোঝা ভার—কেনই বা কি হল।

সদা-খণ্ড ঃ এর চেয়ে 'সদা-খণ্ড' সহজ-বোধ্য; কারণ সে মান্থবের কাহিনী। ঘার কলিমুগে ধর্মপূজা প্রচার করতে আদিত্য জন্ম নেবেন রামাই পণ্ডিত রূপে। তার আগে ধর্ম চললেন তাঁর ভক্ত সদা ডোমের কাছে আত্মপ্রকাশ করতে—ছাতা মাথায়, বৃদ্ধ ব্রহ্মণ। ছাতাটি মেরামত করতে হবে সদার। মেরামত শেষ হতেই সদা ডোমের তিনি অতিথি হতে চান। কিছু সদার ত 'বেটাবেটী নেই'। ঠাকুর আঁটকুড়ার ঘরে পারণা করেন কি করে? হুংথে সদা প্রায় আত্মহত্যা করে। ঠাকুর রক্ষা করলেন, আর তাঁরই বরে পুত্রও হল—লুইধর। এ হল সেই পুত্রেষ্টি যজ্ঞের চিরকেলে গল্প। এর পরে যোগ হল হরিশ্চক্র উপাথ্যান। হরিশ্চক্র রাজা জোয়ান ডোম লুইধরকে বাগানে রক্ষক নিযুক্ত করলেন। আবার বর্মঠাকুর বান্ধণ বেশে গেলেন অতিথি হতে। সদা ডোম ডোমনীর পরামর্শে ঘরের মধ্যে লুকিয়ে থাক্তে চায়ু, ডাক শুনেও সাড়া দেয় না। কেন?

সন্মাসী মহস্ত যায় এই পথ সোজা। ধর্মা নিয়া আমার ঘাডেতে দেই বোঝা॥

কারণ, সবাই তাকে বেগার থাটায়।

হরিশ্চন্দ্র কাহিনীর মতই পুত্রমাংসে অতিথি সংকারে আদিট হয় এর পরে সদা। সদা ডোম বা হরিশ্চন্দ্র রাজা রামাইকে পুরোহিত করে ধর্মপূজা করেন। কাহিনী তো এই। সদা ডোমও তার স্ত্রীকে মন্দ্র লাগে না—সাধারণ ডোম জাতীয় সরল মামুষ, ছলনা করতেও ভালো করে জানে না।

সাংজ্ঞাত খণ্ড ঃ সাংজ্ঞাত খণ্ডে রামাই পণ্ডিতের কথাও এ গুণ বজিত নয়। রামাই (আদিতা) জন্মেছে বিষ্ণুনাথ বা বিশ্বনাথ মূনির বংশে। বাক্সিদ্ধা পুরুষ বিশ্বনাথ। তিনি মারা বেতেই মার্কণ্ডেয় মূনির পরামর্শে মূনিরা 'ঘোঁট' করলে—রামাইকে পিতার দেহ-সংকারে তারা কেউ সাহায্য করবে না। রীতিমতো ব্রাহ্মণদের ঘোঁট। ঠিক হল রামাইকে একেবারে একঘরে করা—
'ম্নির নন্দন রামে শুল্ল করাা রাথ।' রামাইয়ের উপনয়নের সময় যায়। কিন্তু

কেউ তাকে পৈতে দেবে না। রামাই কাঁদতে কাঁদতে ধর্মকে ভাকতেই তিনি আবিভূতি হলেন, রামাইকে তাত্রস্ত্র ধারণ করিয়ে ধর্মপূজার পদ্ধতি বলে দিলেন। রামাই ধর্মপূজা করে বাক্সিদ্ধ হয়। এদিকে মার্কণ্ডেয় তথনো ধর্মের প্রতি গালম্মন্দ করে; বলে, ধর্মপূজা হল নীচ-জাতির পূজা। কিছুদিন যেতে না যেতেই ধর্মনিন্দার কলে মার্কণ্ডেয়ের হল ধবল; তথন রামাইয়ের শরণ না নিলে নয়। রামাইয়ের দয়ায় তথন মার্কণ্ডেয়ের রোগ দূর হল, ম্নিরা রামাইকে আহ্মণ বলে মেনে নিলেন, হরিশ্চক্রের ধর্মপূজার পুরোহিত হলেন রামাই।

অবশ্য রাদ্দণরা রামাইকে স্বীকার করল না, ধর্মও রইলেন এই অবজ্ঞাতদেরই নিজস্ব দেবতা হয়ে। তারপর যা ঘটল তা বোঝা যায় তুর্ক-বিজয়। ধর্মপূজা-পদ্ধতির শেষ অংশে তাই দেখি ভাষার ও ভাবের খিচুড়ি পাকানো একটা অংশ; (এর অস্তর্ভুক্ত 'ছোট জালালি', 'নিরঞ্জনের কন্মা'র বা 'বড় জালালি'র পরিচয় আগেই আমরা গ্রহণ করেছি; ত্রপ্টব্য—ধর্মপূজা-বিধান, সাহিত্য পরিষদ প্রকাশিত, পৃ: ২২০-২২০)। মনে হয়, ধর্মঠাকুর এখানে রাজশক্তির প্রতীক—অখারোহী তীর-কামানধারী খোন্দকার; অর্থাৎ ঠাকুরের নিয় জাতীয় ভক্তরা গৌড়ের স্থলতানকেই তথন ধর্মরায়ের প্রতিনিধি বলে মেনে নিয়েছে (ডা: সেন বা: গা: ই: ২০।২)।

ধর্মপূজা-পদ্ধতির এই দব আখ্যানে একালে কৌতুক বোধ হয়। সে কৌতুক কাব্যের জন্ম নয়, গ্রাম্য-উদ্ভটতা ও দামাজিক আবর্তন-বিবর্তনের জন্ম।

ধর্মপূজার এই পুরাণ, গীত ও ছড়াগুলির চেয়ে ধর্মকাল অংশের কাব্যগত রূপ অনেক বেশি সংহত। একটি কাহিনীকে অবলম্বন করে তা রচিত হয়েছে— লাউসেন-রঞ্জাবতীর কাহিনী।

ধর্মমঙ্গল ঃ 'ধর্মজ্বলে'র লাউসেন-রঞ্জাবতীর এই আখ্যানে কাব্যরস কিছুটা আছে, সে আখ্যান বিশেষ গ্রামাও নয়। তাই বলে তা কম উদ্ভটও নয়। অলৌকিক ঘটনার উদ্ভাবনা তার পদে পদে।

গৌড়েশ্বরের সামন্ত রাজা ময়নাগড়ের কর্ণ সেন। তেকুরগড়ের বিদ্রোহী সামস্ত ইছাই ঘোষের হাতে এই কর্ণ সেনের ছয় পুত্র নিহত হয়; তথন বৃদ্ধ কর্ণ সেন বিবাহ করেন গৌড়েশ্বরের শালিক। রঞ্জাবতীকে। এই বিবাহে বিরোধী ছিলেন রঞ্জাবতীর ভ্রাতা মন্ত্রী মহামদ। রঞ্জাবতী হলেন ধর্মের শ্রেষ্ঠ উপাসিকা। তাঁর তপস্থাও অন্তত্ত— গৌরীও বৃঝি এত পারতেন

না। এই তপশ্চর্যার ফলে তিনি পেলেন পুত্র লাউদেনকে-পুত্রলাভ ও পুত্রকামনা ধর্মস্বলের একটি মূল তথা। মন্ত্রী মহামদ এই লাউদেনের প্রাণনাশের জন্ম মাতৃল কংলের মতোই চক্রান্ত করতে লাগলেন। ধর্মের অমুগ্রহে তা সব ব্যর্থ হয়ে যায়, শিশু লাউদেন যৌবন প্রাপ্ত হলেন। লাউদেন তথন গৌড়ে চললেন। পথে তিনি বীরত্বের অনেক পরিচয় দিলেন—বাঘকে দমন করলেন, কুমারকে পরাজিত করলেন, অসতা নারাব ছলাকলা চরিত্রবলে প্রতিহত করলেন, গণিকা নারীব হাত থেকে রক্ষা পেলেন, ইত্যাদি ৷ গৌড়ে কিছুদিন যাপন করে অনেক পুরস্বার পেয়ে লাউদেন দেশে ফিরলেন; নিজের অন্তুচর কালু ডোম ও তার পত্নী লখাকে দক্ষে নিয়ে রাজ্য পত্তন করলেন ময়নাগড়ে। তথনো কিন্তু মহামদের চক্রাস্ত ফুরোল না। তাঁর মন্ত্রণায় গৌড়েশ্বর লাউদেনকে পাঠালেন—কামরূপ-রাজকে পরাস্ত করতে। কিন্তু তাতে বিজয়ী হয়ে পত্নীলাভ হল লাউসেনের। তারপর গৌড়েশ্বর হরিপালের রাজক্সা কানড়াকে বিবাহ করতে চান। কিন্তু কানড়াও একান্তভাবে লাউসেনের অহুরাগিণী, ধর্মরাহের আশ্রিতা। লোহার গণ্ডার খড়েগ না কাটতে পারলে কেউ ভাকে বিবাহ করতে পারবে না। সে পরীক্ষায় জয়ী হলেন লাউদেন। লাউদেনই কানড়াকে তথন পত্নীরূপে প্রাপ্ত হলেন—কানড়ার প্রেম ও সাহসেরই হল জয়। এর পরে আবার লাউসেনের ভাক পড়ল-এবার ইছাই ঘোষকে দমন করতে হবে। মা-বাপের ভয়ের সামা নেই। কিন্তু অনেক যুদ্ধের পরে ধর্মের রূপায় লাউদেনই হলেন জয়ী। আরো পরীকা চলল তারপর-এবার মামুষের রাজ্য ছাড়িয়ে অসম্ভবের রাজ্যে পরীকা হল। পূর্বের সূর্য পশ্চিমে তুলতে হবে লাউদেনকে। লাউদেন হাখণ্ডে গিয়ে তথন তপস্থায় বসলেন, ধর্ম ঠাকুরও তুষ্ট হয়ে পশ্চিমে স্থোদয় দেখালেন। এ অসম্ভব কাণ্ডের একমাত্র সাক্ষা রইল লাউসেনের ভক্ত হরিহর বাইতি। এদিকে মহামদ ময়নাগড় আক্রমণ করেছেন; কালু ডোম তা রক্ষা করছে। মহামদের নানা প্রলোভন সত্ত্বেও শেষ পর্যস্ত স্ত্রীর কথায় কালু ভোম রাজ্য রক্ষ। করতে পণ করলে। সপুত্রক প্রাণ দিলে কালু ডোম, অন্তঃপুর রক্ষায় প্রাণ দিলে তার বীর-পত্নী। মহামদ রাজ্য অপহরণ করে গৌড়েও লাউদেনকে বিনষ্ট করবার চেষ্টার ত্রুটি করলেন না। লাউসেনের পশ্চিমে স্থোদয় দর্শন তিনি মিখ্যা প্রমাণিত করতে চাইলেন—সাক্ষীকে মিখ্যা করে শূলে দিলেন। কিন্তু শেষ পর্যন্ত কিছুতেই তাঁর ষড়যন্ত্র সফল হল না। লাউসেন পশ্চিমে স্থা উঠতে দেখেছেন—ভা প্রমাণিত হল। এদিকে লাউসেন দেশে ফিরে এসে দেখলেন—রাজ্য বিধ্বস্ত। তিনি তথন ধর্মের স্তব করতে লাগলেন। ধর্মের অন্তগ্রহে স্বাই আবার বেঁচে উঠল—ধর্মরায়ের রূপায় ময়নাগড়ের রাজ্য লাউসেন আবার রাজস্ব করতে লাগলেন।

এই নানা অসম্ভব উপাখ্যানের পিছনে কোনো ঐতিহাসিক সত্য আছে কিনা—গৌড়েশ্বর পাল রাজাদের কোনো সেনবংশীয় সামস্ত সত্যই ইছাই ঘোষ নামে কোনো সামস্তরাজকে দমন পরে ময়নাগড়ে রাজ্য প্রতিষ্ঠিত করেছিলেন কিনা,—এ হল ইতিহাসের তঃসাধ্য এক সমস্তা। কাব্য হিসাবে এ হচ্ছে প্রধানত এক সামস্ত রাজত্যের কাহিনী। বাঙ্লা দেশের নিজস্ব রাজা-রাজড়াদের বীরত্ব-শূরত্বের কাহিনী বড় নেই। এ সাহিত্যে 'হিরোইক এজ' কোথায়? 'ধর্মস্বলে'র অন্তর্গত লাউদেনের কাহিনীই হল বাঙালীর বীর রুসের কাব্য, অবভা তা ভক্তবীরের কথা। নানা কাহিনীর মধ্যে লাউসেনের এই বীরত্ব ও বীর-চরিত্র একটি স্থত্তই শুধু যোগায় নি, তাকে অনেকটা একত্রিত ও গ্রথিত করেও তলেছে। একে 'রাঢ়ের জাতীয় কাব্য' না বলে রাঢ়ের বীরকাব্য বলা যেতে পারে,—জাতি বা নেশন শুধু রাঢ় নিয়ে নয়, গৌড় বাঙলা নিয়ে, আর সেরপ 'জ্ঞাতীয়' সম্পদ এই রাটীয় কাব্য নয়। তবে লাউসেন অলৌকিকের আশীর্বাদভাজন হলেও ধীর, স্থির, বীর পুরুষ। রামচন্দ্রের ছায়াও তাঁর চরিত্রে ক্ষীণভাবে দেখা যায়। কিন্তু সে রাম অযোধ্যার রাম নয়, রাটীয় রাম—ভক্তি তার শক্তি। আর অ্ত্যক্তি থাকলেও, মনে হয় রাজক্তা কানড়া স্তাই বীরাঙ্গনা। এই সমগ্র কাহিনীর মধ্যে কোন চরিত্রকে যদি প্রতিনিধিস্থানীয় চরিত্র বলতে হয় তা হলে তা বলা উচিত কালু ডোম ও তার পত্নীকে, হরিহর বাইতিকে। এই অসাধারণ সাহসী ভোম চরিত্রের উপর বীরত্বের রঙ্ফলানো হলেও তা মাত্রাতিরিক্ত হয় নি। তার লোভ আছে, কিন্তু সত্যবোধও আছে। তাই ভোম ও ভোমের স্বী মাহুষ এবং শাহুসী মাহুষ রয়ে গিয়েছে। মঞ্চল-কাব্যের মধ্যে বাঙালী ভাবালুতার পরিবর্তে একটা সহজ লৌকিক বাস্তব-বোধের উন্মেষ দেখতে পাই এই জাতীয় লৌকিক চরিত্রের চিত্রণে। না হলে মধ্যযুগের মঙ্গল-কাব্যের স্ব আখ্যানই অলৌকিকের আতিশযো আকীর্ণ। লৌকিক দেবকাহিনী সর্বদাই অলৌকিক, বিংশ শতান্দীর শিক্ষিত মাত্র্যই কি

অলৌকিক ছাড়া ধর্মের কথা ভাবতে পারে? এই অলৌকিকের কল্পনায় মদল-কাব্যেও থেখানে মানবীয় জীবনের আভাস আসে, মানব-সম্পর্কের ছায়া পড়ে, সেখানেই মানব-রসের প্রসাদে সেই সব আজগুরি উদ্ভট কাহিনী কোনো রূপে কাব্য-গ্রাহ্ম হয়ে ওঠে। না হলে সে-সব কাহিনী ইতিহাসের বা সমাজতত্ত্বের গবেষণার বিষয়, বড় জোর শিক্ষিত মাহুষের শুধু কৌতৃহলের বিষয়, আর তাই সাহিত্য-সন্ধানীর পক্ষে ক্লান্তিকর। ধর্মসাকুরের গানের মধ্যে এই মানব-রস ভাগ্যক্রমে ভালো করে এগে জুটেছে আরও একটি কারণে—ধর্মনমন্থলের রচ্মিতারা প্রত্যেকে নিজেদের কাহিনীও রেথে গিয়েছেন।

হয়তো সপ্তদশ শতাব্দীর মধ্যভাগ থেকে বাঙালী কবির পক্ষে এরূপ দাবি করা একটা মানূলী প্রথা হয়ে দাঁড়িয়েছিল য়ে, তিনি বিশেষ দেবতার আদেশেই তাঁর মাহাত্ম্য গান রচনা করেছেন; এবং সেই উপলক্ষে শুধু বংশপরিচয় নয়, ব্যক্তিজীবন, তুর্ভাগ্য ও সৌভাগ্য-লাভের বর্ণনা, এ-সবও তথন থেকে একটা মানূলী কবি-প্রথায় দাঁড়িয়ে গিয়েছিল। কিন্তু যতই তা মানূলী হোক, মায়্য়ের কথা বলতে গেলে কবিকেও কিছু-না-কিছু মায়্য়ই হয়ে য়েতে হয়। তাই মঙ্গল-কাব্যের কবি-কাহিনীতেই আমাদেরও মানবীয় আগ্রহ অধিক জাগ্রত হয়, মানব-রসের তৃপ্তি মিলে, এবং সমসাময়িক কালের সমাজ-বিষয়েও কৌতুহল কতকটা নিবৃত্ত হয়। ধর্মমঙ্গলের প্রধানতম সম্পদ তাই বিভিন্ন লেথকের এই আত্মকাহিনী বাঙলার তা 'আত্মজীবনী'-সাহিত্য।

ধর্মমঙ্গলের কবি-পরিচয়ঃ—ধর্মদলের কাহিনীর আদি কবি বলে প্রাসিদ্ধি ময়য়ভটের। তাঁর কাব্য অবশ্ব পাওয়। যায় না। কিছে তাঁর এ থাতির একটা কারণ উদ্ধার করা যায়। বাণভটের ভগ্নীপতি ময়য়ভট্ট সংস্কৃতে 'ফ্র্য-শতকে'র রচয়িতা; কিংবদস্তী আছে ময়য়ভট্ট সে কাব্য লিথে কুষ্ঠরোগ থেকে ম্কু হয়েছিলেন ( জ:—ভা: সেন, বা: সা: ই: ২১।৪)। এ থেকে অহমান করা যায়—কি করে 'ধর্মদলে'রও আদিকবি বলে প্রাসিদ্ধি হয়েছিল ময়য়ভটের। তারপরেই ধর্মদলের প্রাচীন কবি বলে খ্যাতি আছে খেলারাম চক্রবর্তীর। তার কাব্যের নাম 'গৌড়কাব্য', কিছে তাও পাওয়া যায় নি। শ্রীশ্রাম পণ্ডিতের পূঁথির নাম ছিল 'নিরঞ্জন-মঙ্গল'; তা হয়তো পরে রপরাম চক্রবর্তীর কাব্যের প্রেরণা য়ৃগিয়েছিল; কিছে তাঁরও পূঁথি অথও অবস্থায় পাওয়া যায় না।

ধর্মসকলের কবিদের মধ্যে প্রথম কবি এখন রূপরাম চক্রবর্তী। এই কবি রাজমহলে শাহ্ ভজার নাম করেছেন; তাঁর কাব্য হয়তো সপ্তদশ শতাকীর ঠিক মধাভাগে অথবা দ্বিতীয়ার্ধে রচিত (এ: ১৬৪৯-৫৯)। রূপরামের পূর্থির অভাব নেই। তা সয়ত্বে মুদ্রিত ও সম্পাদিত হয়েছে (বর্ধমান সাহিত্য সভা থেকে শ্রীযুক্ত স্কুমার সেন ও পঞ্চানন মণ্ডলের সম্পাদকতায়), আর রূপরাম এই সমান ও সমাদরের যোগ্য। তাঁর কাব্যে সরলতা আছে, বাছল্য নেই; তাঁর দৃষ্টিতে মাম্ম্য মুছে গিয়ে শুধু ভক্তই অবশিষ্ট থাকে নি। অবশ্য রূপরামের আত্ম-পরিচয়েই এ পরিণতিরও কারণ পুঁজে পাওয়া যায়। তাতে সহাদয়তাও আছে, কৌতৃকবোধও আছে। এই চরিত্রের ক্ষয়ও এই কাব্য পাঠ্য; রূপরাম নিজেও একটি ছোটখাটো গল্প-উপত্যাসের নায়ক হতে পারতেন।

রূপরাম ঃ বর্ধমানের দক্ষিণ প্রান্তে কাইতি গ্রামের নিকটে শ্রীরামপুরে রূপরামের জন্ম। ভালো ব্রাহ্মণ-পণ্ডিতের বংশে জন্মেছিলেন রূপরাম: পিতা ছিলেন খ্রীরাম চক্রবর্তী (?), মাতা দৈমস্তী ( দময়স্তী ); জ্যেষ্ঠ ভ্রাতা রত্নেশ্বর, ছোট ভাই রামেশ্বর প্রাণের সমান, ছোট হুই ভগ্নী সোনা ও হীরা। রূপরামের পিতার চতুষ্পাঠীতে বহু ছাত্র ছিল। রূপরামও দেখানে ব্যাকরণ এবং অভিধান পাঠ করেছিলেন। কিন্তু পিতার অভাবে জ্যেষ্ঠ রত্নেশ্বর তাঁর প্রতি বিষম বিরূপ হয়ে ওঠে, কেন তা জানা যায় না। 'খাইতে-শুইতে বলে বাক্য জ্ঞলম্ভ আগুন।' রাগ করে তাই সহন্দয় প্রতিবেশীদের দেওয়া ধৃতি আর নিজের থুঙ্গি-পুথি নিয়ে কবি বেবিয়ে পড়লেন পথে। ক্রোশ আড়াই দূরে রঘুনাথ ভট্টাচার্যের টোলে গিয়ে তিনি তাঁর ছাত্র হলেন। রূপরাম গুরুগুহে আছেন, পণ্ডিত অধ্যাপকের ও মেধাবী শিয়ের মধ্যে একটি মধুর সম্পর্ক গড়ে উঠেছে, — ফুন্দর এ অংশেরও রচন।। কিন্তু শিয়ের তর্কে শেষে গুরুও ক্রন্ধ হলেন। 'সূর্যের সমান গুরু পরম স্থন্দর', রাগে তিনি থুব জবে উঠছেন—এ চিত্রও যেন জীবস্ত (শিষ্যটি একটি হাডি মেয়ের সঙ্গে প্রেম বাধিয়ে বসেছিলেন, এরপও একটা কাহিনী আছে )। যাক, রপরাম আবার বেক্লেন নবদীপের উদ্দেশ্যে। পথে হঠাৎ মায়ের মুখ তার মনে পড়ল। রূপরাম বাড়ির দিকে চললেন। পলাশ বনের বিলের কাছে ঠিক ছুপুরে পথশ্রাস্ত কবির দৃষ্টিভ্রম হল, দেখলেন ঘৃটি শশুচিল উড়ছে বিষ্ণুপদতলে। অভুত দৃশ্র

দেখে দৌড়ুতে গিয়ে আছাড় থেলেন। পুঁথিপত্ত পড়ল ছড়িয়ে। এমন সময়

> একে শনিবার তায় তুপুর বেলা। সম্মুখে দণ্ডাইল ধর্ম গলে চন্দ্রমালা॥

তাঁর গলায় স্থবর্ণ উপবীত, ব্রাহ্মণের রূপ। ধর্ম ঠাকুর (যথা-প্রয়োজন) আদেশ দিলেন—আর পুঁথিপত্তে কাজ নেই, ধর্মের গীত বারমতি গাও, 'বারদিন গাইবে গীত আসর ভিতর।'

> যে বোল বলিবে তুমি সে হবে গীত। সদাই গাহিবে গুণ আমার চরিত॥

রপরাম কিন্তু ভয়ে গৃহের দিকে ছুটলেন। ক্ষ্ধায় তৃষ্ণায় এক পেট জল থেলেন শাঁথারি-পুকুরে নেমে। তারপরে গৃহদ্বারে উপস্থিত হলেন, আশা—দাদা না দেখতেই 'প্রণাম করিব গিয়া মায়ের চবণে'। ছোট তুই বোন আনন্দ-কোলাহল জুড়ে দিলে, 'রপরাম দাদা আইল খুঙ্গি-পুঁথি লয়াা'। কিন্তু দেই কলবব শুনে রত্নেশ্বর এসে উপস্থিত হল—রপরামকে দেখে সে আশুন। পড়তে গিয়েও আবার ফিরে এগেছে রপরাম! রপরাম তক্ষ্মি ভয়ে পালালেন—'জননী সহিত নাঞি হল দরশন।' দিন তিন অনাহারে চলে তিনি গিয়ে পৌচলেন শানিঘাটে, ধর্মঠাকুরের মায়ায় কিন্তু ভাজা চিঁড়ে উড়েগেল। আবার জল পান করেই কবি পেট ভরালেন। তারপর দীঘনগরে তাঁতীদের বাড়িতে নিমন্ত্রণের সংবাদ শুনে ক্ষায় তৃষ্ণায় সেখানে গেলেন। ফলার করলেন—কিন্তু ধর্মঠাকুর থৈ দিলেন না। ঘুরে ঘুরে শেষে রপরাম এডাইল গ্রামে তিন্তু স্থামে করিব ত্রাকেন গণেশ। ধর্মঠাকুর ইতিপূর্বে তাঁকেও স্বপ্নে দর্শন দিয়ে কবির বিষয়ে আদেশ দিয়ে রেখেছিলেন। তাই রাজা গণেশ রপরামকে সম্বর্ধনাও করলেন, ধর্মের গান 'রচনা করবারও অরকাশ কবিকে করে দিলেন।

রূপরামের এই আত্মবিবরণী নিয়ে উচ্ছুসিত হবার কারণ নেই, কিন্তু খুশী হতে হয়। কি এই বিবরণীতে, কি লাউসেনের কাহিনীতে, রূপরাম আশ্চর্ম বক্ষমের অচ্ছন্দ বাস্তবদৃষ্টি নিয়ে মানব-কাহিনী বলেছেন। যে কালে ভক্তির আর ঠাকুরের নামে মাত্ম্যকে ভাসিয়ে দেওয়াই নিয়ম, সেকালে রূপরাম এই দেবমাহাত্ম্য কীর্তন করতে গিয়েও মাত্ম্যকে বিশ্বত হন নি, রসবোধও হারান নি। "প্রাচীন বান্ধালা সাহিত্যের মধ্যে রূপরামের কাব্য বাস্তবতার জন্ত অবিসংবাদিত শ্রেষ্ঠত্ব দাবী করিতে পারে।" (ডা: সেন—বা: সা: ক: )

রামদাস আদক ঃ রপরামের পরে ধর্মসংলের কবি রামদাস আদকের জন্ম হয়ে থাকবে। তাঁর কাব্যের রচনাকাল পাওয়া য়য় ঐঃ ১৬৬২। তিনিও আত্ম-পরিচয় লিথেছেন, আর সে পরিচয়-কথায় রপরামের কাহিনীব প্রভাবও লক্ষ্য করা য়য়। অথবা, আত্ম-পরিচয় দান ও কাব্য রচনার কারণ হিসাবে দেবদেবীর আদেশ বা স্বপ্লাদেশ লাভ করা একটা গভামগতিক কৌশল বা কৈফিয়২ হয়ে দাড়িয়েছিল। কিন্তু আর একটা কথাও এই সঙ্গে ব্রতে পারি—সপ্তদশ শতাব্দীর শেষভাগের এই ধর্মস্কলের রচয়িতা জীবনের সহজ কথাওলি সহজ ভাবে বলতে কোনোই বাধা দেথছেন না।

রামদাসের এই আত্ম-জীবনীও উল্লেখযোগ্য। রামদাস জাতে কৈবর্ত, পিতার নাম রঘুনন্দন। তাঁদের বাড়ি ছিল হুগলী জেলার ভূরশুট পরগণার হায়াৎপুর গ্রামে। পৌষের কিন্তি দিতে না পারায় পরগণার জমিদারের কর্মচারী রামদাসকে কয়েদ করে। কোনো রকমে একবার মৃক্তি পেয়েই রামদাস গ্রাম ছেড়ে পালালেন মামার বাড়ি। পথে দেখলেন মাথার উপরে শঙ্খচিল; বিনিস্তোয় ফুল মালার আকারে গাঁথা হয়ে গেল; বিশ্বয়-বিমৃচ কবি আবার দেখলেন, ঘোড়ায় চড়ে সিপাহী আসহে সম্মুথে। ভয়ে তাঁর প্রাণ উড়ে যায়,—

দেশে থাজনার তরে পলাইয়া যাই। বিদেশে বেগারী বুঝি ধরিল দিপাই॥

দেশের সাধারণ মান্ত্যের অবস্থাটা এসব কথা থেকে ব্রতে কট হয় না। রামদাসের অবস্থা সৌভাগ্য। সিপাহী তাঁকে পাকড়াল, মাথায় মোট চাপিয়ে দিল, তম্বি করতে লাগল। তিনি ভয়ে চোথ বৃজ্ঞলেন একবার; চোথ থৃলতেই দেথলেন কেউ কোথাও নেই—সিপাহী-বেশী ধর্ম অন্তহিত হয়েছেন। সঙ্গে সঙ্গে রামদাসের এল জর, তৃংথে কটে পথের পাশে বসে যথন তিনি কাঁদছেন তথন অবশেষে ধর্ম এসে দেখা দিলেন ব্রাহ্মণের বেশে, আর যথানিয়মে তাঁকে আদেশ করলেন ধর্মের গান লিখতে। রামদাস কৈবর্তের ছেলে, সরল ভাবে বলছেন,—

পাঠ করি নাই প্রাস্তু চঞ্চল হইয়া। গোধন চরাই মাঠে রাখাল লইয়া। ভাতে অবশ্য যায় আদে না। ধর্মঠাকুর বলে যান—'আজি হৈতে রামদাস কবিবর তুমি।'

সীতারাম দাসঃ ধর্মসঙ্গলের তৃতীয় বিখ্যাত কবি সীতারাম দাস—তিনি 'মনসামঙ্গল'ও লিখেছেন। তাঁরও এ ধারার অভুদরণে আত্ম-পরিচয় আছে। জাতিতে তাঁরা কায়স্থ; বর্ধমানের খণ্ডঘোষের স্থপদাগর গ্রামে ছিল বাড়ি। প্রথম গৃহদেবতা গজনন্ত্রী সীতারামকে ধর্মের সংকীর্তন করতে স্বপ্লাদেশ দিয়েছিলেন। কিছুকাল গেল। ইতিমধ্যে মহাসিংহ এসে সাহাপুর গ্রাম লুঠ করে পুড়িয়ে দিয়ে গেল। সাধারণ মাহুষের সর্বনাশ হল। কবিদেরও ঘর হুয়ার গেল। কবির থুল্লতাত তাই তাঁকে শাওড়া বনে পাঠাল কাঠ আনতে। সীতারাম প্রভাতে বের হতে না হতেই নানা লক্ষণ দেখা দিতে লাগল—"শঙ্খচিল মাথায় উড়িছে ঘনেঘন", তাও দেখতে পেলেন। বনের মুখে গ্রামে বঙ্গে তিনি তামাক খাচ্ছেন, এমন সময় একজন লোক দৌড়ে এসে বললে—ওপথে যেয়ে। না, বেগার ধরে নিচ্ছে সিপাহীরা। ভয় পেলেও শীতারাম বনে গেলেন—কাঠ কটেতে হবে যে। বৈশাথ মাস, বন কুরচির ফুলে ভরা; বড় স্থন্দর। কিন্তু পরক্ষণেই কবির আস এল প্রাণে---गामत्नरे त्वथलन (पाषा ! निक्षरे निकटि निभारी बाह्य, कविटक विभात ধরবে। সীতারাম অমনি ছুট্লেন—পিছনে ঝড়ের শব্দে মনে করলেন বুঝি ঘোড়ার ক্রের শব্দ। ছুটে ছুটে দেখা পেলেন এক সন্ন্যাসীর। সন্ন্যাসী আখাস দিয়ে তাঁকে সঙ্গে নিয়ে চললেন। একটু পরেই সীভারামের নিকট 'জটিল ঠাকুব' নিজের পরিচয়ও দিলেন। তিনি 'নিরঞ্জন নিরাকার'। ইন্দাস গ্রামের 'নারায়ণ পণ্ডিতের ঘরে আমার বিশ্রাম'—এথন 'আমার মঙ্গল গীত কর গিয়া তুমি।' সীতারাম অত সহজে তাতে স্বীকৃত হলেন না। তিনি আপত্তি করলেন—আমি ছেলেমাত্ব, কিই বা আমার বৃদ্ধি। ঠাকুর ভরদা দিলে সীতারাম তথন আবার আপত্তি করলেন,—হয়তো জাত থাবার ভয়ে,— প্রকালে তাঁর কি হবে ? ধর্মঠাকুর ভ্রসা দিলেন 'প্রিণামে মোর পদ পাবে অনায়াসে।' এভাবে 'ভাবলি ইনশিওরড়' হলেন সীতারাম। কাঠ না নিমে তিনি ঘরে ফিরে চণ্ডীমণ্ডপে শুলেন, গায়ে জর। আবার মা গঞ্জন্দী স্বপ্নে বললেন— গীত লেখো গিয়ে। শীতারাম কিছুদিন বাউলের মতে। হয়ে ঘূরে ঘূরে বেড়ালেন। ইন্দাসে গিয়ে উঠলেন নারায়ণ পণ্ডিভের গৃহে। বাঁকুড়া রায় ধর্মঠাকুরের তিনি সেবায়েত। সেথানেই প্রথম আরম্ভ হল সীতারামের গীত-রচনা। এদিকে থবর পেরে খ্রতাতও তাঁকে নিয়ে এল নিজেদের বাড়ি—সেথানেই 'বারমতি করিলাম সাক চল্লিল দিনে।' সীতারাম মামুষটি সরল হলেও সৌন্দর্যবোধও আছে—বৈশাথের বন ও ফুল দেথে মুগ্ধ হন, আর সে বর্ণনা মামুলী কবি-বর্ণনা নয়।

শীতারাম দাশ যথন ধর্মফল লেখেন তথন খ্রী: ১৬৯৮; অব্দের গণনায় সপ্তদশ শতাব্দ শেষ হচ্ছে। অবিচ্ছেত্য ভাবেই অবশ্য অষ্টাদশ শতকে চলবে ধর্মকল রচনা। তথন অবশ্র আমরা ধর্মকলের আরও বিখ্যাত কবিদের সাক্ষাৎ পাব—ঘনরাম চক্রবর্তী, মাণিকরাম গাঙ্গুলী, সহদেব চক্রবর্তী প্রভৃতি। কিন্তু সংস্থান শতকের সেই কবিদের কাবা ও আত্মকাহিনী বলবার ভঙ্গী থেকে যা বুঝতে পারি এখন তা হচ্ছে এই—কবিদের কবি-দৃষ্টিতে একটা পরিবর্তন এসে যাচ্ছে। দেবমাহাত্ম্য নিয়েই তথনে। কাব্য রচনা হচ্ছে বটে, ধর্মফলের এই কবিরাপ্ত ভক্তি ও অলৌকিকত্বের দোহাই দিচ্ছেন সত্য, কিন্তু আর-একটা জিনিস্ও এনে বাচ্ছে—মাত্রবের সহজ্ব সরল জীবনের কথা, তা বলবার আগ্রহ, মাতুরকে সেই মাহ্নষ হিসাবেও দেখবার মতো দৃষ্টির উন্মেষ। বৈষ্ণব ভক্তজীবনী গ্রন্থের সঙ্গে ধর্মঠাকুরের ভক্ত এসব কবির আত্ম-কাহিনীর অংশ তুলনা করলে মনে হয়--এদের ঙ্গণটো শুধু প্রাকৃত-জনের জগৎ নয়, অনেক সহজ ও বাস্তব জগৎ। হয়তো প্রাক্বত জীবন ও প্রাক্বত দেবতার কাহিনী বলেই এই বাস্তব-চেতনা সম্ভব হয়েছে। কারণ সাধারণ মান্তবের সাধারণ জীবন-যাত্রা ও দেব-কাহিনী—অনেক সময়ে স্থুল হলেও—আবার অনেক বেশি সক্তন্দ। আমরা তা দেখি—ধর্মের আগ্যানে, নানা মঙ্গল-কাবো, শিব-বিষয়ক গীত, ছড়া ও কাহিনী থেকে।

#### শিবমঙ্গল

বেদের ঝড-ঝঞ্চার দেবতা ছিলেন কন্দ্র, আর উপনিষদের দেবতা ছিলেন উমা হৈমবতী; অনেক আগেই তাঁরা মঙ্গলের দেবতা শিবে ও দেব-গৃহিণী ও দেব-জননী পার্বতীতে পরিণত হয়ে গিয়েছিলেন। জাবিডভাষীদের কোন্ তাম্রবর্ণ (শভু) ও রক্তবর্ণ (শিবন্) ধ্বংদের দেবতা, মোহেন্-জ্বো-দড়োর প্রাগ্-বৈদিক লিক্ষের ও যোগীখর দেবতা, বৌদ্ধদের ধ্যানী বৃদ্ধের শাস্ত স্থির আদর্শ এবং প্রাচীন জ্ঞাতি-উপজ্ঞাতি ও জন-সমাজ্ঞের আরও কত দেবতার কল্পনা ও কাহিনী যে পৌরাণিক শিবের পরিকল্পনায় এদে মিশেছিল, শিসে

আলোচনা অনাবশ্যক: কারণ তা বাঙ্লা সাহিত্যের জন্মের পূর্ববর্তী কথা। সক্ষত-অসক্ষত, অসামঞ্জ্য-ভরা কথা ও কাহিনীকে আপনার মধ্যে গ্রহণ করতে সক্ষম বলেই যেন এ দেবতা নীলকণ্ঠ। হন্দময় জ্বাং ও জীবনের নানা ঘন্দের প্রতিফলন তাই দেখা যায় এই দেব-চরিত্রে। অথচ সেই সঙ্গেই এই ইকিতও আছে যে, তিনি ঘন্দের অতীত, দেবাদিদেব, যোগী মহেশ্বর। শিব সংসার-ভ্যাগী মহাবোধি নন, সংসারী হয়েও পরম জ্ঞানী! বাঙালী উচ্চত্তরের মনে এই কৈলাশের শিব—গৃহস্থ দেবতার ও কল্যাণের দেবতার আদর্শ—যতই প্রভাব বিস্তার কক্ষক, বাঙালী সাধারণ মাহ্যুয়ের কাছে এই আন্ততোষ দেবতা আরও নানাভাবে তাদের ঘরের মাহ্যুষ হয়ে উঠতে লাগলেন। তাঁর সে প্রকাশের ইতিহাস আছে বাঙ্লার লোক-গীতে এবং ধর্মমন্থল ও নানা মন্ধল-কাব্যের শিব ঠাকুরের ছড়ায়।

দেশের অধিকাংশ সাধারণ মাহ্য ক্রয়ক, তাদেব উৎপাদন বৃদ্ধির আদি দেবতাও ছিলেন ক্রয়করপে কল্লিত। সামাজিক আপোষ-রফার স্ত্রে পৌরাণিক হিন্দুর সেই দেবাদিদেব এই ক্রয়ক-দেবতার সঙ্গে এক হয়ে গেলেন। ক্রয়কর বাস্তব জীবন-যাত্রার অন্তর্করপেই গড়ে ওঠে ক্রয়কের সংস্কার ও কল্পনা। ক্রয়ক-শিবের চরিত্রও তাই রচিত হতে থাকে বঙ্গোর প্রাক্বত জনের জীবনাদর্শে; সঙ্গের পার্বতীর চরিত্র ও আচরণও ঢালাই হতে থাকে এই ক্রয়ক-দেবতার চরিত্রের সঙ্গে থাপ থাইয়ে! এই শিথিল চরিত্রাদর্শ নাথশৈব সম্প্রদায়ের শিব-পার্বতীর চরিত্রকেও প্রভাবিত করেছে কিনা কে জানে। বাঙ্লা দেশের অনেক প্রাচীন সংস্কার ও কল্পনা কিন্তু আশ্রয় পেয়ে গেল নিম্নতম স্তরের এই বাঙালী শিবের কল্পনায় ও চরিত্রে। পৌরাণিক শিব-গৌরীর মর্যাদা হয়তো তাতে বাড়ল না, কিন্তু উপায় কি? লোক-জীবনের শিবের ভূড়ায় কথায় রয়েছে জন-সমাজ্বের শিবের প্রধান পরিচয়।

'শিবের গীতে'র এই শিব রুষক। একটু অলস রুষক, রুষিকার্যে উদাসীন, তার সংসারে অভাব লেগেই আছে। নিম্নশ্রেণিকে পরোক্ষে অযোগ্য প্রমাণ করার এও একটা উচ্চবর্গীয় ধৃত প্রয়াস কিনা কে জানে? ভিক্ষাবৃত্তিতে এই শিবঠাকুরের লজ্ঞা নেই—ভিক্ষা তো বৌদ্ধ শ্রমণ ও হিন্দু ব্রাহ্মণ ও সন্মাসী যোগীদের একটা ব্রত; রুষক হলেই কি তার ভিক্ষা করতে নেই? অকিঞ্চন, অনাসক্ত পৌরাণিক শিবকে ভিক্ষক শিবে পরিণত করতে তাই বাঙালী

জনসমাজের তথন একটুও বাধে নি। কিন্তু তাদের শিব কোচ-পাড়ায় কোচনীর সঙ্গে প্রণয় করতেও ব্যস্ত। তাদের পার্রতীও কম নন; মোহিনী বাগিদনী বেশে ঠাকুরটিকে ঘাট মানিয়ে তবে তিনি ছাড়েন। এই হল শিবের এক রূপ।

কালক্রমে বাঙালী শিব নিম্নতম শুর থেকে মধাস্তরে প্রোমোশন পেলেন। পুর্বযুগের উচ্চবর্ণের একটি অংশ ছিল ব্রাহ্মণ, করণ রাজপুরুষ, বৈশা। উচ্চবর্ণের হলেও তারা সবাই উচ্চবর্ণের নয়। তুর্ক বিক্সয়ের পরে তারা এবং ক্ষমতাচ্যত হিনু উচ্চস্তরের অন্ত একটা অংশ, এই নিয়ে বাঙালী হিনু মধ্যবিত্ত শ্রেণীর গোড়াপত্তন হচ্ছিল—তা বোঝা যায়। তারাই ছিল বাঙ্লা সাহিত্যের প্রধান ভিত্তি, লেখক ও শ্রোভা। পৌরাণিক ভাবের পালিশ যতই পঞ্চদশ শতক থেকে বাডতে থাকে কৃষক শিবও ততই এই মধ্যবিত্ত সংসারের ভালোমামুষ কর্তাটি হয়ে ওঠেন। পার্বতী হয়ে ওঠেন আবার অভাবের সংসারের গৃহিণী— রেঁধে বেড়ে স্বামিপুত্রকে থাইয়ে পরিতৃপ্ত। অথচ অভাবের সংসারে কোথা থেকে আদে খালবাঞ্জন, স্বামীটি তার থোঁজও রাখেন না। কোঁদল বাধে তাই হর-পার্বতীতে। কথনো লে কোঁদল বাধে নারদের চক্রান্তে-সামীর কাছে এক জ্বোড়া শাঁথা চান গৌরী সাধ করে, শিব ঠাকুরের যোগাতা নেই, তা যোগাবেন কি করে ? তাই চটে যান উল্টে দেবতাটি। দেবীও অমনি রাগ করে চলেন বাপের বাড়ী। তারপরে বাঙালী মধ্যবিত্ত সংসারে যা ঘটে সে ভাবেই মীমাংসা হয় দরিন্র মধ্যবিত্তের সেই দেব-দম্পতির এই অতি-পরিচিত ও অতি-সহজ কলহ। সতাই মানতে হয় এও পার্বতী-পরমেশ্বরের মাহাত্ম্য গান নয়। এ হচ্চে আমানের বাঙালী ব্রাহ্মণ পণ্ডিতদের অভাবে-ঘেরা স্থথ-ছঃখভরা সংসারের কথা। ভাই মহিষমদিনী পার্বতী সহজেই হয়ে ওঠেন আমাদের ক্যা-ফিনি বৎসবে তিন দিনের জন্য পিত্রালয়ে আসেন।--সব দেবতার কথাই আগলে মামুষের কথা; তবে কোন গুরের মামুষের আর মামুষের কোন জীবনাংশের কথা, তার উপরই নির্ভর করে সেই দেব-কাহিনীর মূল্য।

নিমন্তর, মধ্যন্তর ছাড়া সমাজের বাহিরের কোঠায় শৈব নাথ গুরুদের শিবও আছেন, পার্বতীও আছেন। লৌকিক শিবেরই আর এক রূপ তাতে দেখি। সেধানে শিব হলেন মহাগুরু, সাক্ষাৎ দিগম্বর, তুই নারী নিয়ে তিনি কেলি করেন। সেধানে গোরধনাথের পরীক্ষা করতে গিয়ে পার্বতী নিজেই মীননাথের মত সিদ্ধার শক্তিতে বাঁধা পড়েন, রাক্ষ্মী হয়ে থাকেন। তথন শিব তাঁকে খুঁকতে বের হন, উদ্ধার করেন, গোরখনাথকেও শিব পরীক্ষা করতে এগিয়ে যান;—এ বরনের অজপ্র কাহিনীও এসেছে এই তদ্রের গুরু শিবের মধ্যে। ধর্মঠাকুরের গানেও শিবের নামের এসব লৌকিক কথা ও কাহিনী এসে মিশেছে। আবার পশুপতি শিব আদিম ব্যাধ-নিয়াদের দেবতারপেও দেখা দেন মাঝে মাঝে। এরপে উচ্চ, মধ্য, নিম্ন এবং জাতি-উপজাতি ও তান্ত্রিক, নাথসিদ্ধা প্রভৃতি নানা শ্রেণী ও সম্প্রদায়ের ধারণাহ্যযায়ী বাঙালী শিব আরও নতুন নতুন সন্তাও লাভ করেছেন; পৌরাণিক হর-গৌরী, তুর্গা, ভগবতী প্রভৃতি মধূর ও মহৎ পরিকল্পনাও তার পার্যে সামঞ্জশ্র-হীন ভাবেই অক্ষ্ম র্যেছে। এখানেও সমন্বয় হয়নি, হয়েছে নানাস্তরের দেব-কল্পনার সংমিশ্রণ।

মঙ্গল-কাব্যের শিবের গীতে পাওয়া যায় শিব-পাবতীর সেই লৌকিক ও সাধারণ সত্তার পরিচয়। গাজনে এই লৌকিক শিব-পার্বতীকেই দেখা যায়, ধর্ম-পরাণেও এই রপই বর্ণিত। কিন্তু শিবায়নে বা শিবমঙ্গলে এই শিবের থেকে অধিকতর দেখা যায় পৌরাণিক হরগৌরীর প্রভাব। শিবের গান স্থপ্রাচীন—'চৈতত্য-ভাগবতে' দেখি মহাপ্রভু তা তনে শঙ্কর-ভাবাপন্ন হয়েছেন। গাজনের গানও নিক্ষয়ই ধারাবাহিক ভাবে অনেক দিন থেকে চলে এসেছে। কিন্তু এ সব গান লোক-সাহিত্যের সীমা পার হয়ে সাহিত্যের গণ্ডিতে প্রবেশ করতে পারে নি—পারলেও তার প্রমাণ বড় কয়। সপ্তদশ শতান্দীর মধ্যভাগে কিন্তু দেখা যায় চণ্ডীমঙ্গল, ধর্মপুরাণ বা শৈব নাথদের (গোরখনাথের কাহিনী) থেকে পুথক করে শুধু শিবকে নিয়ে শিবায়ন রচনা আরম্ভ হয়েছে।

কাব্য-পরিচয় ঃ শিবমঙ্গলের প্রথম কাব্য হল দ্বিজ রতিদেবের 'মৃগলুরু'
—১৬৭৪ খ্রীস্টাব্দের রচনা। এ কাব্য চট্টগ্রাম অঞ্চলে পাওয়া গিয়াছে,
ভিনেব নিজ পরিচয় দিতে কার্পণ্য করেন নি:

পিতা গোপীনাথ নাম মাতা মধুমতী ( বহুমতী ?)
জন্মস্থল স্চক্রদণ্ডী চক্রশালা খ্যাতি।

হুচক্রদণ্ডী চট্টগ্রামের পটিয়া থানার সংলগ্ন একটি গ্রাম। চট্টগ্রামেই শৈব মহাতীর্থ ায়ছে চক্রনাথ ও স্বয়স্থ্নাথ। আর একমাত্র চট্টগ্রামেই বৌদ্ধর্ম জীবস্ত। 'মুগলুব্বের' কাহিনী হচ্ছে মুগ ও লুব্বের (ব্যাধের) কাহিনী, সে প্রসঙ্গে শিব-চতুর্দশীর মাহাজ্যকীর্তন। প্রসঙ্গক্রমে হরিনামের মাহাজ্য, রামের মহিমা শবই উপদিষ্ট হয়েছে। চট্টগ্রামেই প্রায় অন্তর্মপ আর একথানা কাব্যও পাওয়া গিয়েছিল, রামরাজার 'মৃগলুর-সংবাদ'। এ কবি কিন্তু নিজের পরিচয় রেখে যান নি, মৌঃ আবত্ল করিম সাহিত্য-বিশারদ তাঁকে মগ বলেই অন্থমান করতেন। রতিদেবের ও এই রামরাজার লেখার তুলনা করে তিনি বলেন: "রতিদেবের রচনা প্রায় সরল ও বিশুদ্ধ, রামরাজার রচনা অপেক্ষাকৃত জটিল ও অম্পষ্ট।" কিন্তু উপভোগ করবার মত জিনিস রতিদেবের প্রায় ৮ শত প্রার লাচাড়ি শ্লোকের মধ্যেই বা কি আছে?

সংয়দশ শতাদীর এই শেষ দিকে পশ্চিম বাঙ্লায়ও 'শিবায়ন' রচনা করছিলেন কবিচন্দ্র নাম বা উপাধির এক কবি। রামক্কঞ্চ রায় বা দাদেব 'শিবায়ন' স্থরহৎ কাব্য—১৬৮৪ খ্রীষ্টাব্দের রচনা। এ কাব্য মৃদ্রিত হয় নি। প্রায় ৮০০০ পদে তা সম্পূর্ণ। কবি নিজ পরিচয় রেথে গিয়েছেন, হাওড়া জেলার রসপুর গ্রামে তাঁর বাড়ি ছিল। তিনি দক্ষিণরাটী কায়স্থ, নিজেকে তিনিও 'কবিচন্দ্র' বলে উল্লেখ করেছেন। এ কাব্যে পঁচিশ পালায় স্পষ্ট-পত্তন থেকে আরম্ভ করে আছে দক্ষয়জ্ঞ, উমার সম্পূর্ণ উপাধ্যান, গঙ্গা-ত্রিপুর কাহিনী, ত্র্গার কোনল, উষা-অনিক্লন্ধ কথা প্রভৃতি পৌরাণিক কাহিনী। বিষয়বৃদ্ধিহীন স্বামীর হাতে পড়লে বাঙালী স্ত্রীর যে ত্রুণ ভূগতে হয়, তা বেশ ফুটেছে 'ত্র্গার কোন্দলে'। কবির ভাষাও 'মঙ্কল-কাব্যের গৌরব যুগের ভাষা'।

'শিবায়নে'র পাঠযোগ্য শ্রেষ্ঠ কাহিনী রচন। করেন রামেশর চক্রবর্তী—কিন্তু সে অষ্টাদশ শতান্ধীতে। যদিও তা সে শতান্ধীর গোড়ার দিকে (১৭১০-১১) রচিত। এ কাব্য আট পালার কাহিনী, 'অষ্টমঙ্গলা'। আর তাতে পৌরাণিক কাহিনী ছাড়াও শিবের চাষ-কাহিনী পাওয়া যায়, অবশ্য তা ধর্মপুরাণাদি থেকেই সংগৃহীত। রামেশরের কাব্যের আসল নাম 'শিব-সংকীর্তন'। মেদিনীপুরে তা প্রচলিত, সেথানে 'শিবায়ন' বলেই এ গ্রন্থ পরিচিত। মেদিনীপুর জেলার ঘাটাল থেকে এসে কবি কর্ণগড়ের ভৌমিক, মুশিদকুলি থাঁর দেওয়ান, যশোবস্ত সিংএর দয়ায় কর্ণগড় অঞ্চলে বাস স্থাপন করেন। রামেশরের পাণ্ডিত্য যথেষ্ট, গর্বও কম নয়:

যশোবস্ত সিংহে দয়। কর হর-বধ্! রচে রাম অক্ষরে অক্ষরে ঝরে মধু।

এ মধু বটতলার ছাপানো পুঁথি থেকে গৌড়ন্ধন পান করেছে। কিন্তু সে

পৌরাণিক অংশের বর্ণনার জ্বন্ত নয়, বরং দেবত্ববিজ্ঞত দেই দরিভ্র শিব ঠাকুরের পারিবারিক চিত্রের জ্বন্ত, বিশেষ করে সে সব অংশের জ্বন্ধ থেখানে গৌরী ভিক্ষালর অন্ন রন্ধন করে স্বামিপুত্রকে পরিবেশন করছেন, আর 'তৃই স্থতে সপ্তমুথ, পঞ্চমুথ পতি' সেই অন্ন-ব্যঞ্জন দিতে ন। দিতে শেষ করছেন।

তিন জনে বার মুখ পাঁচ হাতে খায়। এই দিতে এই নাই হাঁডি পানে চায়॥ শুধু দারিন্দ্রের বর্ণনা নয় ( আশুতোষ ভট্টাচার্যের 'বাংলা মঞ্চলকাবোর ইতিহাস'

> দেখি দেখি পদ্মাবতী বসি একপাশে। वर्गा वर्गन मिया मन्त्र मन्त्र शास्त्र ॥

দ্রপ্তব্য ), কারণ,

এ কালের পাঠকও সঙ্গে সঙ্গে তাই হাসে—সহজ কৌতুকে। এ কাব্যের অন্ত অংশে আছে পার্বতীর শুক্ত হাতে সেই শঙ্খপরার সাধ, আর তাতে স্বামী-স্বীর কলহ। সে জিনিসটিও দারিদ্রোরই ছবি, কিন্তু কমিডির হাস্তচ্ছটা তার মধ্যেও छैकि मिट्छ ना कि? आमता अष्टोम्भ भठटक এम्हि, दमवछादमत निरंग এখন কৌতুকও বোধ করতে চাই। একারণেই নিম্নধ্যবিত্ত সংসারের শিব-ঠাকুরটির জন্ম রামেশ্বরের 'শিবায়ন' এখনো অংশবিশেষে মধুক্ষরা। না হলে সাধারণ ভাবে শিবায়ন-কাব্যসমূহ নীর্দ এবং কাব্যহিসাবে তুচ্চ। বাঙালীর সমাজতত্ত্বের দিক থেকে শিব-কাহিনী যত গুরুতর, বাঙ্লা সাহিত্যের দিক থেকে শিবায়ন বা শিবমঙ্গলের ধারা তেমনি বৈশিষ্টাবর্জিত।

#### অগ্রাগ্র মঙ্গল-কাব্য

সপ্তদশ শতান্দী শেষ হবার পূর্বে আরও অনেক দেব-দেবীর মাহাত্মা রচিত হতে আরম্ভ হচ্ছিল, তা 'মঞ্চলকাব্যে'র ছাঁচেই ঢালাই কর।। এর মধ্যে নিমতা গ্রামের (২৪ প্রগণার) কবি কৃষ্ণরাম দাদের একথানা কাব্য বিশেষ উল্লেখযোগ্য। ক্রফ্ডরাম 'শীতলামঙ্গল' 'ষ্ঠামঙ্গল'ও লিখেছিলেন, কিন্তু তাঁর রচিত 'রায়**মঙ্গল'কে গুরুত্ব দিতে হ**য় বেশি।

'রায়মঙ্গল' হচ্ছে ব্যাদ্রের দেবতা দক্ষিণা রায়ের কথা। স্থন্দরবনের সামিধ্যে তথনকার দিনে ব্যান্ত যদি দেবতার বাহন না হত ও দেব-মাহাত্ম্য না লাভ করত, তা হলে আশ্চর্য হবার কথা ছিল। দক্ষিণা রায় সেই বাঘের দেবতা। দক্ষিণা রায়ের

কথা আগেই চলিত ছিল। অনেক কাহিনীর মতোই এ কাহিনীতেও गुनागत चारक चात गागत मत्या भतीकार्थ तिवीत मात्रा-अनर्भन खारक। সদাগর দেবদত্তের বিদেশে কারাবাসও হল। তার অধ্বেষণে পুত্র পুষ্পদত্ত গেল বনে, কাঠ চিরে তার নৌকা গঠন করাবে। দক্ষিণা রায়ের গাছে হাত দিতেই রায়ের বাঘরা কাঠুরেদের মেরে ফেলল। অবশ্র দক্ষিণা রায়ের পূজা দিতে সব ঠিক হয়ে গেল। সদাগর-পুত্র ভারপর ডিঙা ভাসাল। ডিঙা এসে পৌছল মুসলমান পীর বড় খাঁ গাজীর মোকামে; বড় খা গাজীকে পূজা না দিয়েই যাচ্ছিল পুষ্পদত্ত। আর যায় কোথায়? গাজীর সঙ্গে যুদ্ধ বেধে গেল দক্ষিণা রায়ের; তুই দলেরই দৈতা বাঘ। বিষম যুদ্ধ! সৃষ্টি বুঝি শেষে রসাতলে যায়। তথন পরমেশ্বর অর্ধ-শ্রীকৃষ্ণ অর্ধ-পয়গম্বর রূপে আবিভৃতি হয়ে একটা আপোষ রফা করে দিলেন। তার টিকি আর টুপি মাথায়—আর 'কোরাণ পুরাণ তুই হাতে'। ভগবান এই স্থির করে দিলেন, এই পথে যারা যাবে বড় খাঁ গাজীর মোকামেও তাদের পূজা দিতে হবে। তাছাড়া এদিকে বাঘের দেবতা দক্ষিণা রায়ের এলেকা থাকবে, কিন্তু কুমীরের দেবতা কালু রায়েরও থান হবে হিজ্পীতে। বেশ বোঝা যায় নিমুন্তরের হিন্দু ও মুসলমান অত্যস্ত সহজভাবে একটা বোঝাপড়া করে নিয়েছে (ধর্মস্বলের 'বড় জালালিতেও' তা মনে হয় )। উভয়েই উভয়ের দেবতা ও পীরদের মেনে নিয়েছে, উভয়েকেই তারা পূজা দেয়।

সাধারণ মাহ্যবের এই স্বাভাবিক জীবন-যাত্রার স্ত্রে এই জ্বাতীয় মিলনের পথ অনেক আগে সহজ হয়ে উঠছিল—উপরতলার শাসক-সমাজেও এ মিলন সহজ হয়ে আসছিল। যোড়শ শতান্দী থেকে নানা বাধা সত্ত্বেও,—হসেন শাহ, হুসরং শাহ বা তাঁদের লক্ষর পরাগল থাঁর মতো ম্সলমান শাসক-গোষ্ঠী তা সহজতর করে তোলেন। তাই শাসিত উচ্চ বর্গের হিন্দুর আত্মরক্ষার প্রয়াস, সাংস্কৃতিক প্রতিরোধ ও বর্জন-নীতি অনেকাংশে নিরর্থক হয়ে উঠতে থাকে। বাঙ্লা সাহিত্যের ক্ষেত্রে ম্সলমান শাসক-গোষ্ঠীও শুধু মাত্র আপ্রিত-জন-প্রতিপালক রইলেন না, পদাবলী থেকে আরম্ভ করে কাব্য-রচনায় উৎসাহী হয়ে উঠলেন—রোসান্ধ বা আরাকানের রাজ্যভা তো বাঙ্লা সরস্বতীর প্রধানতম এক পীঠস্থান হয়ে উঠল—সপ্তদশ শতান্ধীর মধ্যভাগ থেকেই। উচ্চ ও মধাবর্গের এক্বপ জ্বাতীয় সাহিত্য রচনার চেষ্টায় জ্বাতীয় মিলনের এই জন-বনিয়াদ আরপ্রও দৃঢ় হয়ে উঠবে, মনে হল।

## পঞ্চম পরিচ্ছেদ

### পোরাণিক অনুবাদ শাখা

(খ্রীঃ ১৫০০—খ্রীঃ ১৭০০)

এই চৈতল্পর্বকে কেউ কেউ বলেছেন পৌরাণিক প্রাবল্যের যুগ। তাও
মিথ্যা নয়। সাংস্কৃতিক প্রতিরোধের একটা প্রধান উপায়ই ছিল জন-সমাজকে
পুরাণের আখ্যায়িকা শুনিয়ে অমুগত ও ভক্তিমান করে রাখা। মঙ্গল-কাব্যের
মধ্যেও লৌকিক ধারার থেকে পৌরাণিক ধারা ক্রমেই প্রবলতর হয়। অমুবাদ
শাথার মধ্যে ভাগবত অবলম্বন করে ক্রফ্রমঙ্গলের ধারা রচিত হচ্ছিল, অক্ত দিকে পরিবেশন চলছিল রামায়ণ মহাভারত ও পৌরাণিক কাহিনীর।

রামারণ-মহাভারতঃ / ফুলিয়া পণ্ডিত ক্তিবাস বাঙ্ল। রামায়ণের আদি কবি; তিনি প্রাক্-চৈততা যুগের কবি। / বাঙ্লা মহাভারতের আদি-রচয়িতা "কবীল্র" পরমেশ্বরও প্রাক্-চৈততা না হোক, প্রীচৈততাের সমকালীন কবি,— হয়তাে বা বয়সে অগ্রজ্ঞও। বাঙ্লার এই প্রথম মহাভারত রচিত হয় পূর্ববন্দের প্রপ্রান্থে চট্টগ্রাম নােয়াথালী জেলার সীমান্তস্থিত ফেণী-নদীর উপকূলে। তথনা হসেন শাহ্গোড়েশ্বর (ঝাঃ ১৪৯৩-ঝাঃ ১৫১৯)। "আধাবতের অভা কোন প্রাদেশিক সাহিত্যে মহাভারত অবলম্বনে লেখা এত পুরানাে কাব্য আর পাওয়া যায় নাই"—এ কথা বাঙ্লা-ভাষীদের শ্বরণীয় এবং সে হিসাবে এ গ্রন্থ পরম আদরণীয়।

নানা কারণে অবশ্য পরবর্তী কবি কাশীরাম দাসের মহাভারত ( ঞ্রীঃ ১৬০২-'১০) বাঙালীর মনকে জয় করেছে। 'তার মধ্যে একটি কারণ কাশীরামের কবিত্ব; অন্যটি পশ্চিমবঙ্গের জনপ্রিয় মহাভারত হিসাবে তার গ্রন্থের শ্রীরামপুরের ছাপাথানার সহায়তা লাভ। / পূর্ববঙ্গে কিন্তু ক্রীক্র পরমেশ্বরের সমাদর তথনো কম ছিল না, তাঁর হাতেলেখা পূর্থিও স্ব্ত্রই স্থাচলিত ছিল, এই বিংশ শতকে পর্যন্ত চট্টগ্রাম-ত্রিপুরা-নোয়াখালী অঞ্চলে ভা স্থলভ।

**'পরাগলী মহাভারত'ঃ** (কবীক্র পরমেখরের মহাভারতের সাধারণ পরিচয়

'পরাগলী মহাভারত' বলে। )গ্রন্থে বারবার উল্লেখ আছে হুসেন শাহের ও তাঁর পুত্র হুসরং শাহের মহাহুভবতার কথা।) হুসেন শাহের লক্ষর পরাগল থা ও তাঁর পুত্র ছুটি থা এই মহাভারতের কাহিনী বাঙ্লায় শোনবার আগ্রহ প্রকাশ করেন।) পরাগল থা স্থলতান হুসেন শাহের সেনাপতি রূপে ত্রিপুরার রাজার বিরুদ্ধে প্রেরিভ হন, স্থলতানের 'লক্ষর' বা প্রধান সেনাপতিরূপে তিনি সে অঞ্চলেই বসবাস করেন—চট্টগ্রামের জনশ্রুতিতে তিনি চট্টগ্রাম-বিজেতা বলেও বিখ্যাত। ফেণা নদীর তীরে পরাগলপুরে এখনো তাঁর বংশধরগণ পদস্থ পরিবার। (পুরাণ মহাভারতের এবং নিশ্চয়ই রামায়ণের উপাধ্যানসমূহ প্রবণ ইতিপূর্বেই এই শাসকবর্গের মৃললমানদের পক্ষে অভ্যাস হয়ে গিয়েছিল—সে কাহিনী তাঁদের হৃদয়-মন স্পর্শ করত। পরাগল থাঁরও মনে নেশা লাগে।) তিনি সভাকবি ক্রীক্র পরমেশ্বকে ভারত-কথা বাঙ্লায় বলবার জন্ম অন্সরোধ করলেন:

তাঁহার আদেশে মালা মস্তকে ধরিল। কবীন্দ্র পরমেশ্বর দাস পাঁচালী রচিল॥

পরমেশ্বর কোথাও এইরপে, কোথাও 'কবীন্দ্র পরমেশ্বর' বলে, কোথাও শুধু 'কবীন্দ্র' বলে নিজের উল্লেখ করেছেন। মৃক্তকঠে কবি প্রশংসা করেছেন ছসেন শাহের ও পরাগল খাঁর।

লক্ষর পরাগল থান গুণের নিধান।
অষ্টাদশ ভারথে যাহার অবধান।
দানে কল্পতক সে যে মহা গুণশালী।
কুতৃহলে করাইল ভারথ পাঁচালী।

কবিতা হিসাবে এ রচনা সামান্ত জিনিস, তত বিরাট নয়। কিন্তু ⁄মোটের উপর আঠারো পর্বেই সরল ভাষায় কবীন্দ্র পরমেশ্বর অষ্টাদশ পর্ব মহাভারতের কাহিনী বলে উঠতে পেরেছেন—এইটাই যথেষ্ট। √ কাহিনীর গুণেই তা সে যুগে আকর্ষণীয় হয়েছিল, এখনো অপাঠ্য নয়।

**'ছুটিখানী মহাভারত'ঃ** কিবীন্দ্র পরমেশ্বর যথন মহাভারত রচনা করেন তথন পরাগল থান পরিণতবয়স্ক:∖

> পুত্র পৌত্র রাজ্য করে থান মহামতি। পুরাণ শুনস্ত নিত্য হরষিত মতি॥

ত্রিপুরা-অভিযানে পিতার সহকারী ছিলেন তাঁর পুত্র। পিতার আমলে এঁর

পরিচয় ছিল 'ছুটি থান' বলে। |আর ইনিও ছিলেন পরাগলের মত্যেই মহাভারতের অন্তর্বক্ত। । তাঁর বিশেষ ইচ্ছা হল অশ্বমেধ-পর্বকথা বিস্তৃতাকারে শোনবার।। কবীন্দ্রের মহাভারতে তা ছিল সংক্ষিপ্ত।। ছুটি থানের আদেশে শ্রীকর নন্দী জৈমিনি-সংহিতার অশ্বমেধ-পর্ব অবলম্বনে রচনা করলেন এক নৃত্য অশ্বমেধ-পর্ব কথা—মনে হয় তথনো পরাগল থান জীবিত।)

শ্রীকর নন্দীর এই লেখা 'পরাগলী মহাভারতে'র পরিশিপ্ত বিশেষ। বি অনেক পুর্থিতে ত। একত্র মিশে গিয়েছে। ছুটি খান পিতারই অন্তর্মপ দানে ধ্যানে যশস্বী।

> চিরকাল জীবস্ত লক্ষর ছুটি খান। যাহার লভিয়া সে প্রেম সঞ্চিধান। শ্রীকর নন্দী যে পয়ার রচিল। জৈমিনি কহিলেক যে হেন দেখিল।

এ কাহিনীর ভূমিকাভাগে আমরা ত্রিপুরা অভিযানেরও উল্লেখ পাই,

ত্ত্বিপুর নৃপতি যার ভয়ে এড়ে দেশ। পর্বত গহুরে গিয়া করিল প্রবেশ॥

যৌবনাশ, নীলধ্বজ্ঞ-জনা, স্থধরা, প্রমীলা-অর্জুন, বক্রবাহন প্রভৃতি নয়-দশটি উপাখ্যানও এই অশ্বমেধ পর্বে বনিত হয়েছে। অশ্বমেধ পর্বে অভিযান বর্ণনার স্বযোগ বেশি, সেনাপতির তা শোনবার আগ্রহ হবেই। শ্রীকর নন্দীকে তাই সম্ভবত ছুটি থাঁ এ পর্ব বিশদ করবার আদেশ দিয়েছিলেন।

অকান্য রচয়িত। নানা কবির লেখা মহাভারতের নানা উপাখ্যান এনে মিশেছে 'সপ্তয়ের মহাভারতে'। সপ্তয়ের পরিচয় নিশ্চিত করে জানা যায় না। কৈমিনির মতো অখনেধ পর্ব সবিস্তারে বর্ণনা করবার চেষ্টাও সেদিনে আরও হয়েছিল। রামচক্র খান তারই মধ্যে একজন। তাঁর পরিচয় অনিশ্চিত, (বং সাং পরিচয় ৭০৫)। এক পুঁথিতে তিনি ব্রাহ্মণ, আর পুঁথিতে কারস্থ তিবে তিনি থবন 'থান' তথন পদস্থ রাজপুরুষ হবেন, আর তিনি বৈষ্ণব ছিলেন,—হয়তো বা সেই জমিদার রামচক্র থাও হতে পারেন যিনি পুরীর পথে প্রীচৈতক্তরেক নির্বিদ্ধে ছত্রভোগে গৌড় উৎকল সীমা উত্তীর্ণ করিয়ে দিয়েছিলেন (১৫০০ পু প্রষ্টবা ডাং সেন; বাং সাং ইং ১২।০, ইংরেজিতে লেখা, 'বাঙলার ইতিহাস' ১ম খণ্ড, পৃং ১৪৮)। রামচক্র থানের অখ্যেধ পর্ব ঞ্জাঃ ১৫০২-'৩৩এ চৈতক্তরের ভিরোধান কালে রচিত।

আরও কিছুকাল পরে ( ১৫৬৭-৬৮ খৃষ্টাব্দে ? ) বিজ রঘুরাম উড়িফার রাজা মুকুন্দদেবের জন্ম রচনা করেন আর একখানি 'অশ্বমেধ-পাঞ্চালী'—তথম স্বলেমান কররানীর হাতে মুকুন্দদেব নির্জিত।

কোচবিহারের ভারত-কাব্য:— কৈচতগ্র-পর্বের বোড়শ শতানীর ভারত-পাঁচালীর কবিদের মধ্যে অগ্রতম ছিলেন 'নূলদময়ন্ত্রী কাহিনী'র ( ঞ্রী: ১৫৪৪-৪৫ ) রচিয়িতা পীতাশ্বর । হয়তো তিনিই কোচবিহারের রাজা সমর্বসংহের আদেশে লিখেছিলেন 'মার্কণ্ডের পুরাণ' ও ভাগবতের দশম করু। কিন্তু কোচবিহারের কবি অনিক্ষন্ধ "রাম সরস্বতী"র 'মহাভারত পাঁচালী' আরও উল্লেখযোগ্য। কোচবিহারের রাজা নর-নারায়ণ ( ঞ্রী: ১৫০৮-১৫৮৭ ? ) ও রাজভ্রাতা শুক্রনজের ("চিলা রায়") আশ্রয়ে একটি কবি ও পগ্রিতের কেন্দ্র গড়ে উঠিছিল, তার বিশেষ তাংপর্য বোঝবার মত ( পর পরিচ্ছেদে শ্রইব্য )। সম্ভবত অনিক্ষন্ধের অগ্রন্ধ কবিচন্দ্র ছিলেন রাজার সভাকবি। কিন্তু অনিক্ষন্ধ যে কবি ও ভক্ত তাতে সন্দেহ নেই। তিনি কামরূপের ব্রাহ্মণ; কোচবিহারের রাজসভায় তথন 'গৌড়ে কামরূপে যত পণ্ডিত আছিল' তারা সমবেত হয়েছেন; কামরূপীয়া গাহিত্যের শহ্বদেবও সেথানেই এসেছিলেন। অনিক্ষন্ধ দেখানে শুক্রনজের নির্দেশে লিখলেন 'ভারত-পয়ার'—বনপর্ব, উত্যোগপর্ব, ভীত্মপর্ব; এবং শেষে শুক্রনজের ক্বত ব্যাখ্যা মত 'জয়দেব' নামক কাব্যও। ক্রিকিন্ধের ভারত-পাঁচালী উত্তরবন্ধে প্রচলিত হয়॥

সপ্তদশ শতকে মহাভারত-রামায়ণের প্রধান এক রচনা-ক্ষেত্র ছিল উত্তরবঙ্কে, কোচবিহারের রাজাদের উৎসাহে, পৃষ্ঠপোষকতায় তার প্রথম পত্তন হয়। ষোড়শ শতকেই অনিকৃদ্ধ 'রাম সরস্বতী' থেকে এ রচনা-ধারার প্রারস্তা। বি তারপর সপ্তদশ শতকে কিরাত পর্বের কবি কবিশেখর ও শ্রীনাথ "ব্রাহ্মণে"র ভারত-পাঁচালীর নাম করা যায়; আরও অনেকে ত্'এক পর্ব করে রচনা করেছিলেন। এসব লেখায় সাহিত্যিক মূল্য ঘাই থাক্, কোচবিহারের রাজাদের বিষয়ে তথ্য কিছু কিছু তাতে পাওয়া যায়।

কাশীদাসী মহাভারত ঃ বাঙ্লা মহাভারতের প্রধান কবি কাশীরাম দাসের মহাভারত সপ্তদশ শতকের প্রথম দশ বংসরের মধ্যেই (ঞ্জী: ১৬০২-১৬১০এর) লিখিত বলে অন্নমান করা হয়। কাশীদাস এখন ক্ষত্রবাসের মতোই একচ্ছত্র কবি। তাঁর পরিচয় স্থিদিত, তাঁর কাব্যেও তা রয়েছে। বুধ্মানের 'ইন্দ্রানী নামেতে দেশ বাস সিন্ধি (সিদ্ধি?) গ্রামে'। তাঁর পিতার নাম কমলাকান্ত (দেব?), জাতিতে তাঁরা কারন্থ, এবং সাধনায় কবি পরিবার। জার্চ লাত। রুঞ্চনাস লিখেছেন 'এক্স্টবিলাস'। ক্রিচ গদাধর 'জগন্নাথ মকল' বা 'জগং মকলের' কবি, আর কাশীদাস 'মহাভারত'-কার। গোটা পরিবারই বৈক্ষব-ভাবাপন্ন, তাতে সন্দেহ নেই ) প্রবাদ আছে, কাশীরাম 'আদি, সভা, বন, বিরাটের কতদ্ব' লিখেই স্বর্গপুরে যান, এবং অষ্ট্রাদ্দ পর্ব সমাপ্ত করেন তাঁর লাতৃপুরে নন্দরাম দাস। সত্য হোক্ মিথা। হোক্, তাতে ক্ষতি নেই। 'কাশীদাসী মহাভারতে' আমরা একাধিক কবির লেখ। পাই বিভালীর এই ভারত-পাঁচালী প্রোতেও এসে মিশেছে পশ্চিমবঙ্কের বিভিন্ন কবির কাব্যপ্রবাহ, তাতে বৈশ্বব ভক্তিরসের মান্রাটা বেড়েছে। কবিত্ব ও পাণ্ডিত্য হুইই কাশীদাসের ছিল।

### মহাভারতের কথা অমৃত সমান। কাশীরাম দাস কহে শুনে পুণ্যবান॥

স্দীর্ঘকাল মাহ্র পান করেছে এই কাশীদাসী অমৃত। তথু শ্রীরামপুরের মুদ্রণালয়ের কৌশলে তা ঘটে নি। মূল মহাভারতের বিরাট ব্যাপ্তি ও অসামাক্ত শ্রেষ কোথা থেকে আসবে বাঙ্লায়? কিন্তু কাশীদানে একটা বিশুদ্ধতা ও স্নিগ্ধতা আছে; তা ভক্তিমিশ্রিত সহজ ধর্মবোধ-সংযোগে জাতীয় মন গঠিত করেছে, জাতীয় মনের সঙ্গে আবার এ মহাভারতও গঠিত হয়ে উঠেছে। ক্রিবাদের মতোই কাশীদাসকেও এই বিশেষ অর্থে লোক-কাব্য বলা চলে।

মহাভারতের আংশিক ও সম্পূর্ণ রচনা নিয়ে বাঙ্লা মহাভারত ৩০ খানার মতো পাওয়া যায়। ষোড়শ ও সপ্তদশ শতকেরও রচিত মহাভারত আরও রয়েছে, তালিকা বাড়ানো যাবে। পূর্ববঙ্গের লেখকও আছেন,—রাজেন্দ্র দাস, গঙ্গাদাস দেন, ষষ্ঠীবর প্রভৃতি, সে সব কবিদের লেখা মিশে গিয়েছে সে অঞ্চলের 'সঞ্জয়ের মহাভারতে' (সঞ্জয় নামীয় কবিও ছিলেন)। সঞ্জয়ের মহাভারত নিয়ে তাই রাঙ্লা সাহিত্যে বহু আলোচনা হয়েছে এক সময়ে (বঃ সাঃ পত্রিকা, ৩৪।৯)।

#### রামায়ণ

। কুত্তিবাসের পরে রামায়ণ-কাহিনী বাঁরা লিখেছিলেন, তাঁর। কোথায় গেলেন? (অনেকে কুত্তিবাসের মধ্যেই মিলিয়ে গিয়েছেন। / হয়তো কুত্তিবাসেরই তাঁরা অন্তকারক ছিলেন। । সপ্তদশ শতকে তেমন

রামায়ণ আর পাওয়া যায় না। <sup>/</sup> ময়মনসিংহের মনসা-মঙ্গলের কবি বংশীদাসের ক্তা চক্রাব্তীর নাম আত্তও <u>আমাদের মূথে মুখে।</u> তাঁর একটি রামায়ণ বা রামায়ণের গাথা ও-অঞ্চলে চলে, আজ সকলের তা স্থপরিচিত। এ লেখা যদি চন্দ্রাবতীর বলে—বা তৎকালীন বলেও—নি:সন্দেহ হওয়া যেত, তা হলে ষোড়শ (বা সপ্তদশ শতকের প্রথমার্ধের ?) কবি বলে নিশ্চয়ই চন্দ্রাবতী এথানে গণনীয়া হতেন। বাঙ্লার 'প্রথম স্নীক্বি' খ্যাতির জ্বন্ত তথাপি চন্দ্রাবতী নমস্তা। তিবে রামায়ণ-গায়ক হিসাবে উত্তরবঙ্গের 'অভুত আচার্যই' প্রধান উল্লেখযোগ্য। তাঁর আসল নাম নিত্যানন্দ আচার্য, 'অভুত আশ্চর্য রামায়ণ কথা' রচনা করেছেন বলেই এখন তাঁর এই পরিচয়। । পাবনা জিলার সোনাবাজু পরগণার বড়বাড়ি গ্রামে ছিল অডুত আচার্যের নিবাস; জীবনকাল কেউ কেউ আক্ররের কালেও অহুমান করেছেন। কবি রামায়ণ-গায়ক ছিলেন, স্বয়ং রঘুপতি তাঁকে দেখা দিয়ে বললেন—'কিছু গাও শুনি।' ভুলুয়ার ( নোয়াখালী) দ্বিজ ভবানী দালের 'শ্রীরাম পাঁচালী' কাব্য অধ্যাত্ম-রামায়ণ অবলম্বনে লিখিত হয়। কবি ভুলুয়ার রাজা জগৎ মাণিকোর আদেশে এ গ্রন্থ লেখেন, দক্ষিণাটা ( 'দিনে দশ মুদ্রা' ) নিঃসন্দেহে বাজ়িয়ে বলেছেন—তাতে কবিত্ব-খ্যাতি বাড়ে নি। অবশ্য অষ্টাদশ শতকে রামায়ণের আরও রচয়িতারা প্রকাশিত হন-যেমন কোচবিহার ও বিষ্ণুপুরের কবিরা ও কবিচক্র চক্রবর্তী ও ফকিররাম কবিভূষণ। কিন্তু মোটের উপর সপ্তদশ শতকে যেন রামায়ণের কবি বেশি নয়। অবশ্য কামরূপীয়া 'শ্রীরাম পাঁচালী'র কবি মাধ্ব কন্দলীও উত্তরাকাণ্ডের শঙ্করদেব প্রভৃতিও রামায়ণ-ধাবার স্মরণীয় কবি (পব পরিচ্ছেদে ভ্রষ্টব্য)।

# ষষ্ঠ পরিচ্ছেদ

### বাঙ্লা সংস্কৃতির প্রসার ও বিবিধ কাব্যধারা

( খ্রীঃ ১৫০০—খ্রী ১৭০০ )

ভুসেন শাহ-মুসরত শাহ যথন বাঙ্লা কাব্য স্প্রির উৎসাহ-দাতা হ্য়ে উঠলেন তথন তাঁদের দৃষ্টান্ত যে তাঁদের সামস্ত ও সেনাপতিরাও অম্পরণ করবেন, তা সহজেই বোঝা যায়। পরাগল খা-ছুটি খা-এর প্রচেষ্টা তারই প্রমাণ। কিন্তু বাঙ্লা সাহিত্য রাজসভায় জন্মে নি, বাজ-কুপায় লালিত-পালিত হবার স্বযোগও তার ভাগ্যে বিশেষ জোটে নি। প্রধানত রাঢ়ের পল্লীকেন্দ্রে, হয়তো পল্লীর 'রাজা' বা জমিদারের উৎসাহে তার অমুশীলন দেশব্যাপী হয়ে উঠেছিল বলেই গৌড়ের স্বলতানরাও ক্রমে তার পৃষ্ঠপোষক হয়ে পড়ছিলেন। পল্লীর লৌকিক আসর থেকেই সে পৌছেছিল রাজসভার ঘারে,—সভায় চলত ফারসিই;—পাঠান রাজত্ব শেষ হয়ে গেলে মোগলরাজত্বে বাঙ্লা সাহিত্যের পক্ষেআর এ সৌভাগ্যের সন্তাবনাও রইল না। কিন্তু তা সত্বেও দেখতে পাই, এ সময়ে বাঙ্লার সীমান্তে স্বাধীন ও অধ্-স্বাধীন রাজাদের রাজসভায় বাঙ্লা সাহিত্যের কয়েকটি স্বাধি-কেন্দ্র গাড়সভা; পূর্বক্ষে ছিল ত্রিপুরা ও আরাকানের (রোসাক্ষের) রাজসভা; এবং পশ্চিমবঙ্গে মল্লভূমে-ধলভূমের রাজসভা।

নৃ-বিজ্ঞানের পণ্ডিতের। প্রথমেই হয়তো লক্ষ্য করতে বলবেন যে, এ সব রাজ্ঞশক্তি ও শাসক-গোষ্ঠা আসলে কেউ প্রাতন বা নতুন আর্যভাষী গোষ্ঠার নয়।
উত্তর ও পূর্ববঙ্গের সীমান্ত রাজ্যগুলি ছিল 'কিরাত'-জাতির দেশ ও রাজ্ঞা, অর্থাৎ
প্রধানত মক্লোলয়েড্-জাতির মাহুনের দেশ। তাদের পূর্বে ওসব অঞ্চলে 'নিষাদ' বা
আইকিজাতির অধিবাসীরাও ছিল এবং আইকিদের দানও কিছু কিছু স্বীকৃত
করে নিয়েছিল আগন্তক মকোল জাতির বিজ্ঞোরা। এ সব জাতির ইতিহাস ও
সাংস্কৃতিক কীর্তির স্থগ্রণিত বিবরণ উপস্থিত করেছেন শ্রীযুক্ত স্থনীতিকুমার
চট্টোপাধ্যায় 'কিরাত-জন-কৃতি' নামক তথ্যবহল ও পাণ্ডিভ্যপূর্ণ গ্রন্থে (এশিয়াটিক

সোসাইটি অব বেশ্বল, ১৯৫১)। পশ্চিমবশ্বের মন্ত্রন্থ ধলভূমের রাজশক্তি ও শাসকশক্তিও হয়তো আসলে সেই নিষাদ ও জাবিড় মিশ্রিত উপজাতিদেরই থেকে উদ্ভূত। মক্ষোল কিরাত প্রভাব যথন উত্তর উড়িছা বা গোওদেরও স্পর্ণ করছে বলে মনে করা হয়, তথন এদেরও স্পর্ণ করে থাকবে। (তুলনীয় জে. এচ. হাটনের মত—'কিরাত জন-কৃতিতে' উল্লেখিত পৃঃ ৭১; এবং কোল ও কিরাত প্রস্পরের সম্পর্ক: ঐ, ২৯ স্কবেক)।

#### কিরাত-অঞ্চল

নেপালে ও হিমালয়ের পাদদেশন্থ বিহার-বন্ধ-কামরূপ অঞ্চলেও কতকাংশ প্রতিষ্ঠিত ছিল 'হিমালয়-প্রান্তিক মন্ধোলয়েড্' মহাশাথার মান্থব। উত্তরবন্ধের কোচ্রা ছিল বোড়ো-মহাশাথার মন্ধোলয়েড্ বা কিরাত জাতি। কাছাডি, গাঢ়ো, মেচ, রাভা, এবং টিপ্রা (ত্রিপুর) প্রভৃতি জাতিরা এই বোড়ো মহাশাথার অন্তর্গত। হাজার বংসর আগে প্রায় সমগ্র পাকিস্তানে ও আসামে বোড়ো জাতির নান। শাথাই বসবাস করত, এখন অবশ্র আর তারা ততটা বিস্তৃত নয়। অহোমরা ব্রহ্মপুত্র উপত্যকায় প্রধান হয়। খাশীরা জাতিতে কিরাত গোষ্ঠীর হলেও তাদের ভাষা রয়ে গিয়েছে অষ্টিক গোষ্ঠীর,—ম্ণারির দ্র-জ্ঞাতি,—আমরা তা জানি।

কুকি-চীন ও নাগ। প্রভৃতি জাতির। আসাম-বর্মা মহাশাথার মঙ্গোলয়েড্। এর মধ্যে কুকি-চীন গোষ্ঠীর মঙ্গোল-জাতির। মণিপুর রাজ্যের (মেইথেই) ও লুসাই পাহাড়ের প্রধান অধিবাসী। কুকি জাতি দেখান থেকে ত্রিপুরা রাজ্যে (টিপরাইরা অবশু বোড়ো মহাশাথার) বিস্তৃত হয়েছে, আর পার্বত্য চট্টগ্রামে কুকি-চীন জাতিরই দেশ। আরাকান অবশু এখন বর্মী ভাষীদের জেলা। কিন্তু মনে হয় আরাকানের মোন্-জাতীয় আইক গোষ্ঠীর আদিবাসীদের সঙ্গেপ্রথম এসে মিশেছিল চট্টগ্রামের পথে ত্রিপুরা-নোয়াখালীর দিক্কার বোড়ো-মহাশাথার মঙ্গোলয়েড্রা এবং তারপরে পার্বত্য-চট্টগ্রামের কুকি-চীন-ভাষী মঙ্গোলয়েড্রা। বর্মীভাষী 'দ্রান-মা' জাতি খ্রী: ১২০০ পর্যন্তও এ অঞ্চলে প্রবেশ করে নি। আরাকান তাই বর্মীজাতির সীমান্তপারের দেশ হয়ে ওঠে তার জনেক পরে (কিরাত্ত-জন্কতি পু: ৮৭)।

কিরাভ অঞ্চলে বাঙ্লার প্রসারঃ হিন্দ্-মকোলয়েডদের এই তিন মহাশাখা, যথা, হিমালয়ী মকোলয়েড (নেওয়ারী), ভোটচীনা বোড়ো ও আসামবর্মী (কুকিচীন)—বাঙ্লা ভাষার সম্পর্কে আসে।

বাঙ্লার হিন্দু-আর্থ সভাতার ধারা এসব প্রত্যক্ত জাতিদের শতাকীর পর শতাব্দী ধরে টেনে অক্টাভত করে নিচ্ছিল। রাচ থেকে সে স্রোত প্রবাহিত হয় মলভূমের দিকে। নেপালের পথে গৌড়-মৈথিল-নেওয়ারী নেতৃত্বে তা চলে তিব্বতে চীনে। গৌড় ও বিহারের পথে তা পূর্বাপর চলেছে কামরূপ ব্রহ্মপুত্র উপত্যকা ধরে পূর্বদিকে। পটিকের ( কুমিল্লা ) চট্টগ্রাম-আরাকান থেকে তা যায় ব্রন্দে ও বহিভারতে। তাই বন্ধ পৌণ্ডুবর্ধন-ভূক্তি থেকে (বিশেষ করে ঢাকা, ময়মনসিংহ, ত্রিপুর। এই অঞ্চল দিয়ে ) এ সভাতার ধারা স্থর্মা উপত্যকার পথে শ্রীহট্ট, কাছাড়-মণিপুরের দিকে বিস্তৃত হয়, এবং ত্রিপুরা-নোয়াখালী চট্টগ্রামেও গিয়ে পৌছে। এ বিস্তৃতি অবশ্য সর্বত্ত সমভাবে ঘটে নি, আর একই সাংস্কৃতিক তরঙ্গ যে শুর্বত্র গিয়ে পৌছেছিল তাও নয়। কিন্তু তুর্ক বিজয়ের পূর্ব থেকেই যে প্রসার আরম্ভ হয়েছিল ( দ্রষ্টবা: কিরাত-জ-ক '৪৪ '৮০,; ইত্যাদি) তুর্ক বিক্সয়ের পরে তা আরও প্রবল হয়ে ওঠে। ইতিহাদেও এথানে-ওথানে তার চিহ্ন আবিদ্ধার করা যায়—দমুজ্মর্দন দেবের মতে। রাজার মুদ্র। থেকে, কিরাত নামের সঙ্গে কিরাত রাজাদের সংস্কৃত নাম গ্রহণ থেকে, হিন্দু দেবদেবীর উল্লেখ থেকে। বেমন, আমরা দেখি দমুজমর্দন দেব (খ্রী: ১৪১৬-১৪১৮) 'চণ্ডী-চরণ-প্রাযণ'; কামতা-কামরপের নর-নারায়ণ 'শ্রীশ্রীশ্ব-চরণ-ক্মল-মধুকর', কাছাড়ের যশোনারামণ ( এ: ১৫৮০ ) 'হর-পৌরী-চরণ-পরামণ', জমস্তীপুরের লক্ষীনারামণ ( খ্রী: ১৬১৯ ) 'শিব-চরণ-কমল-মধুকর', ইত্যাদি। অর্থাৎ কাল হিসাবে দেখি সেই পঞ্চশ-বোড়শ শতান্দীতে এই হিন্দ্-কিরাত সংস্কৃতি প্রায় সর্বত্রই উদ্ভূত इटक्ट व। इट्यट्ट। **अटनक मभट्य हिन्दू मित्रटमवी**ता এই मत **का**क्ति निकस ্দেবদেবীকেও কুক্ষিগত করে নিয়েছেন, অথবা তাদের সহযোগী করে নিয়েছেন ( रुपमन, ত্রিপুর। ও মণিপুরীদের মধ্যে ), প্রায়ই রাজারা চক্রবংশের নামে আপনাদের পরিচয় স্থির করে নেন (যেমন, মণিপুরীরা অর্জুন-চিত্রাঙ্গদার বংশধর, কাছাড়ের রাজারা ভীম-হিড়িম্বার বংশধর, ইত্যাদি ); শক্তি-ভাষ্কিক कियामित मुद्ध कथरना जारमत वामिम পশুवनि, नत्रवनि, थान व्यय यात्र ; কথনো ব্রাহ্মণ পুরোহিতের পাশাপাশি সসম্বানে টিকে আছেন তাদের আদি-

দেবদেবীর পুরোহিতেরাও (যেমন, ত্রিপুরার 'চঙ্তাই, 'দেওয়াই' প্রভৃতি)।
এভাবে একটি বিশিষ্ট সংস্কৃতিধারার স্বাষ্ট হয়, তাকেই বলা হয় 'হিন্দ্মশোলয়েড্
য়ৃতি' ( দ্রাষ্ট্রর পূর্বাক্ত 'কিরাত-জন-য়ৃতি', ৪০ )। এই সংস্কৃতির প্রধান বাহন
হতেন বাঙালী ব্রাহ্মণ, (নেপালে বৌদ্ধ তান্ত্রিক, নাথ গুরুবাও); তাদের
শাস্ত্রীয় মাধ্যম হত সংস্কৃত ভাষা, (নেপালে প্রাক্বত অবহট্ঠ), ও বাঙলা
ভাষা। এই সব জাতির মধ্যে তাই বাঙ্লা ভাষা একটা প্রতিষ্ঠালাভ করে।
গাড়ো, থাশী-জয়ম্বিয়া, মণিপুরী প্রভৃতি কিরাত গোষ্ঠার জাতিরা তথাপি
বাঙ্লা ভাষা গ্রহণ করে নি; কাছাড়ীরা ( ডিমাপুর ) সাহিত্য স্বাষ্ট করে নি।
বাঙ্লা সাহিত্যের স্বাষ্ট্রক্তর হিসাবে এই ষোড়শ-সপ্তদশ শতকে গণনীয় হয়
প্রধানত কোচবিহার, ত্রিপুর। ও আরাকান; নেপালে অবশ্য তংপুর্বেই বাঙলা
ও মৈথিলেব অমুশীলন স্বদৃঢ় ছিল।

মন্তরাজ্ঞারা এই কিরাত-গোষ্ঠার অন্তর্ভুক্ত নন। শ্রীনিবাদের শিয়ত্ব গ্রহণ করে তাঁরা বাঙালী বৈষ্ণব ধর্মের ও সাহিত্যের ক্রমশ প্রধান পৃষ্ঠপোষক হন। অবশ্ব 'কবীন্দ্র' শহর চক্রবর্তী প্রভৃতি বিষ্ণুপুরী কবিরা অষ্টাদশ শতকের। চৈতত্যদেবের পরে ওড়িয়ায়ও বাঙ্লা বৈষ্ণব গ্রন্থ কিছু রচিত হয়, সে সবের যা উল্লেখযোগ্য চৈতত্য-সাহিত্যের মধ্যেই তা উল্লেখিত হয়েছে।

#### নেপালের রাজসভা

বাঙ্লা সাহিত্যের প্রাচীন কেন্দ্র ছিল নেপালে। সপ্তদশ শতক পর্যন্তও নেপাল গোর্থাদের রাজ্য হয় নি; মঙ্গোল-গোষ্ঠীর নেওয়ারীদেরই রাজ্য ছিল, সর্বরক্ষে তাদেরই ফদেশ। গোর্থারা আর্যভাষা গোষ্ঠীর রাজপুত; পশ্চিমের কুমায়্ন অঞ্চল থেকে এসে গোর্থা-জাতি নেপাল জয় করে মাত্র ১৭৬৮ প্রীষ্টাব্দে, —অর্থাং পলাশীরও পরে। গোর্থা: শাসক-জাতির পৌনে ত্'শত বংসরের শাসন ও বিরোধিতায় পরাজিত নেওয়ারী জাতি শুধু নির্জিত হয় নি, নেওয়ারী ভাষা, নেওয়ারী সাহিত্যও প্রায় বিল্প্তির দিকে যায়। কিন্তু নেওয়ারী সংস্কৃতি বা নেওয়ারী আমলের সংস্কৃত-তিক্বতী ও বাঙ্লায় লিখিত অম্ল্য বৌদ্ধ ও হিন্দু পৃথিপত্র তথাপি বক্ষা পেয়েছে;—'চর্যাপদে'র আবিক্ষার সম্পর্কেই আমরাতা দেখেছি। নৃ-তত্ত্বের ভাষায় এই নেওয়ারীরা 'হিমালয়-প্রান্তিক মঙ্গোলয়েড্' মহাশাখায়

মাহ্র। পাল যুগেই তিব্বত ও মিথিলা-গৌড়ের মধ্যস্থলে নেওয়ারীরা এক নিজম্ব সংস্কৃতির সেতু যোজনা করে; নেওয়ারী সংস্কৃতির উদ্ভব হয়। নেওয়ারী সংস্কৃতিতে দান যুগিয়েছে তথন বাঙালী ও মৈথিল পণ্ডিতেরা। চতুর্দশ শতকে মিথিলার রাজা হারিয়ে মিথিলেশ্বর হরি সিংহ (হরসিংহ) দেব নেপালে আশ্রয় গ্রহণ করেন। বাঙালী ব্রাহ্মণরা ছিলেন ভাতগাঁওএর মলরাজাদের রাজগুরু, 'রাজোপাধ্যায়' নামে পরিচিত :--গোর্থা বিজয়ে তাঁরাও প্রভাব প্রতিপত্তি হারান। তার পূর্ব পর্যন্ত তাঁরা বাঙ্জা দেশের সঙ্গে বিবাহাদি সম্পর্ক অক্ষুণ্ণ রাথতেন। চতুর্দশ থেকে অষ্টাদশ শতকেরও কিছুকাল নেপালের ভাতগাঁও, কাঠমুণ্ড, পার্টন, এই তিন রাজ্যভাতেই বাঙলার অফুশীলন চলেছিল। নেওয়ারী রাজা ও রাজগুরুদের পৃষ্ঠপোষকতায় নেপালে বাঙ্লা নাটক অভিনীত হত—তার গ্রাংশ, অভিনয় নির্দেশ প্রভৃতি থাক্ত নেওয়ারীতে। কাব্যাংশ বাঙ্লা, অনেকটা মৈথিল-মিশ্রিত বাঙ্লা ব্রজবুলির অন্তর্মণ। কেমব্রিজ বিশ্ববিত্যালয় সংগ্রহে এ সব পুঁথি রয়েছে; বন্ধীয় সাহিত্য পরিষদও চারখানি 'নেপালে বাঙ্গালা নাটক' প্রকাশিত করেছেন। (অক্যাক্স বিবরণ দ্রষ্ট্রা-ডাঃ প্রবোধ চন্দ্র বাগচী লিখিত প্রবন্ধ বঃ সাঃ পত্রিকা ৩৬এ; এবং ডাঃ স্থকুমার সেনের বা: সা: ইতিহাস-প: ৩৯৭-৩৯৯)। স্বাপেক্ষা পুরানো (চতুর্দশ শতকের?) 'রামান্ধ নাটিকার' লেখক রাজগুরুর পুত্র ধর্মগুপ্ত 'বাল বাগীখর'। নাটকটি লেখা সংস্কৃতে প্রাক্ততে; কিন্তু লৌকিক ভাষায় কথাবস্ত দেওয়া হয়েছে নাটকের শেষে। সপ্তদশ শতাব্দীর ভাতগাঁওর রাজা জগজ্যোতি মলদেব ও তাঁর পুত্র জগৎপ্রকাশ মলদেবের নামেও নাটক ও পদ রয়েছে। পাটনের ( ললিতাপুরের ) সমসাময়িক রাজ। সিদ্ধি নরসিংহ দেবের সভায় ( সপ্তদশ শতকে ) রচিত হয় 'গোপী-চক্র নাটক' ( পরে এটবা )। কাঠমুণ্ডের রাজা "কবীন্দ্র" প্রতাপ মল্লদেবের নামে একটি সঙ্গীত-শাস্ত্রের বই ও রুষ্টির স্থোত্ত আছে। ভাতগাঁওর রাজা ভূপতীক্র মল্লদেব (অষ্টাদশ শতকের প্রারম্ভে) ও শেষ রাজা রণজিং মল্লদেবের নামে অনেক পদ পাওয়া কাশীনাথ কৃত 'বিভাবিলাপ', কৃষ্ণদেব-কৃত 'মহাভারত' ও গণেশ-কৃত 'রাম-চরিত্রে'র (বন্ধীয় সাহিত্য পরিষদ প্রকাশিত, ও শ্রীযুক্ত ননীগোপাল বন্দ্যোপাধ্যায় সম্পাদিত 'নেপালে বাঙ্গালা নাটক' চার্থানার অস্তর্ভুক্ত ) ভণিভায় ভাতগাঁর এই শেষ তুই মল্লরাজা ভূপতীক্ত ও রণজিতের উল্লেখ রয়েছে; অতএব তা

অষ্টাদশ শতাব্দীর রচনা। এ বাঙ্লা মৈথিল-নে ওয়ার প্রভাবিত, পড়া কষ্টকর, কিন্তু নাট-গীত হিসাবে এ সাহিত্য স্মরণীয়, এবং পদসমূহও কবিত্ব-বিজিত নয়। তথাপি প্রধানত, বাঙালী সংস্কৃতির একটা বিলুপ্ত অধ্যায়ের চিহ্ন হিসাবেই এ সব মূল্যবান্।

#### কামরূপ-কামভা ও কোচবিহারের রাজ্সভা

কামরূপ ইন্ডিহাস-প্রিসির রাজ্য। তুর্করা এ রাজ্য বার বার আক্রমণ করেও জয় করতে পারে নি। যে রাজবংশই তথন রাজত্ব করুক, তুর্করা বলে কামরূপের সাধারণ অধিবাসারা ছিল কোঁচ, মেছ, আঁড়ু; অর্থাৎ মঙ্গোলয়েড গোটার মাহর। কামরূপে ও উত্তরবঙ্গে কোঁচের। শক্তি হিসাবে দাঁড়িয়েছিল পালরাজ্ঞত্বের শেষদিকে হয়তো দশম শতকেই। আসামে হুধর্ষ অহোম্জাতির অভ্যুদয়ে কামরূপ ক্রেয়াদশ শতান্দীর শেষে ( স্থ-কাংফার সময়ে খ্রীঃ ১২৯০-১৩৩২) অহোমদের নিকট নতি স্বাকার করে। এক শতান্দী পরে দেখি অহোম রাজা স্থ-ছঙ্গ-ম্প (খ্রীঃ ১৪৯৭-১৩৯) নাম গ্রহণ করেছেন 'স্বর্গনারায়ণ'। ম্ঘল সামাজ্যের সমস্ত আক্রমণ ঠেকিয়ে হিন্দ্-মঙ্গোলয়েড অহোম-শক্তি সগৌরবে রাজত্ব করেন খ্রীঃ ১৭০২ পর্যন্ত; তারপরে তার পতন আরম্ভ হয়। এদের রাজত্বকালেই বাঙ্লা থেকে অসমীয়া সাহিত্যও স্বতন্ত্ব হয়ে উঠতে থাকে।

কোঁচশক্তির কামরূপে অভ্যাদয় ঘটল বিশা কোঁচ বা বিশ্বসিংহের ( খ্রাঃ ১৪৯৬-১৫৩০ ) রাজতাে। কোঁচদের মধ্যে কথিত হয়—বিশা শিব ও কুচ্নীর পুত্র; শিব তুর্গার তিনি ভক্ত, গোঁহাটির কামাখ্যা দেবীর আরাধক। নিজ পুত্রদেব তিনি কাশীতে বিভালাভ করতে পাঠান। পুত্রহয় নর-নারায়ণ (খ্রীঃ ১৫৩৩ বা ১৫৪০-১৫৮০ ) ও গুরুষক (চিলা রায়) ছিলেন প্রায় আকবরের সমসাময়িক। কাশী থেকে শিক্ষালাভ করে ত ভাই ফেরেন, উত্তব বদ থেকে খ্রীহট্ট-ত্রিপুরা পর্যন্ত তার। রাজ্যবিস্তার করেছিলেন, কামাখ্যা মন্দিরও তার। পুননির্মাণ করেন, বিশেষ করে পৌরাণিক অন্থবাদে উৎসাহ দেন; বৈষ্ণব আন্দোলনেরও তাঁর। ছিলেন সহায়ক। আলামের বৈষ্ণব গুরুশকরদেব এই কোঁচরাজ্যাদের রাজ্যে তাঁর ধর্মপ্রচারের স্থযোগ পেয়েছিলেন। এই রাজসভায় মহাভারত রামায়ণ ভাগবতের কাহিনী নিয়ে বাঙ্লা কাব্য

রচনার আগ্রহ বোড়শ শতকের মধ্যতাগ থেকে আরম্ভ হর, অষ্টাদশ শতাবীতেও চলে। যথাস্থানে তা উল্লিখিত হয়েছে।

কামরূপীয়া সাহিত্যঃ এই অঞ্চলের বাঙ্লা কবি-সমাজেরই অস্তর্ভুক্ত হতে পারেন বর্তমান অসমীয়া সাহিত্যের যাঁরা আদি-কবি বলে গণ্য সেইসব ভক্ত, পুণ্যচরিত কবিরা—মাধবকন্দলী, শঙ্করদেব ও মাধবদেব। তাঁদের কাব্য উত্তর বলের তৎকালীন বাঙলা ভাষায় কামরূপীয়াতে রচিত; সেকামরূপীয়া বর্তমান অসমীয়া অপেকা বর্তমান বাঙলাবই নিকটতর। অবশ্র তাঁদের লেখাতে মৈথিলের প্রভাবও দেখতে পাই প্রচুর, তাঁরাও 'ব্রজব্লিতে' পদ রচনা করেন।

মাধব কললীর 'শ্রীরাম পাঁচালী' ( খ্রীঃ ১৫৮৬ ?) স্বাধীন কামতার প্রাচীনতম কাব্য-নিদর্শন। লঙ্কাকাণ্ড পর্যস্ত তা পাওয়া যায়, উত্তরকাণ্ড পাওয়া যায় শহরদেবের লেখা।

শহরদেব মোটাম্টি শ্রীচৈতত্তার সমসাময়িক। তাঁর অগ্রজ হলেও, মনে হয় শতাধিক বংসর জীবিত থেকে তিনি দেহত্যাগ করেন খ্রী: ১৫৬৮তে। তিনি শুধু বাঙ্লার চৈতত্তার মতোই আসামের বৈষ্ণব-আন্দোলনের প্রবর্তকমাত্র নন, তিনি কামরূপ-সাহিত্যেরও প্রবর্তক। ব্রহ্মপুত্র তীরে বড়লোয়া গ্রামে সম্রাস্ত কায়স্থ বংশে তাঁর জন্ম। তিনিও রুফ নাম বিতরণ করে দেন আক্ষ্ম সকলকে। স্বভাবতই আহোম রাজ্যের ব্রাহ্মণ-পণ্ডিতের। এই কায়স্থ বৈষ্ণব গুরুর বিরোধী হয়ে ওঠেন। কারণ, শ্রাদ্ধ-শাস্তি কিছুই তিনি অহ্যমোদন করেন না;

কৈবৰ্ত কোলতা কোচ ব্ৰাহ্মণ সমস্ত। একলগে খায় হুধ চিড়া ফল যত।

এতটা দুঃসাহস শ্রীচৈতক্সেরও হয়েছিল কিনা সন্দেহ। শহরদেব তাই আশ্রয় গ্রহণ করলেন এসে কামতা রাজ্যের রাজা নরনারায়ণ ও শুক্রধ্বজের। তাঁদের স্থ্যাতিও তাঁর লেখায় প্রচুর। রামারণের উত্তরকাণ্ড ছাড়া তিনি ভাগবতপুরাণ প্রভৃতি নিবন্ধ রচনা করেন। আর লেখেন 'শ্রীরাম-বিজয় নাট' ও 'ফ্লিণী-হরণ নাট'—প্রথম দিককার,বাঙ্লা গভ্যের দৃষ্টাস্তও মিলে এইসব 'নাটে' (প্রষ্টব্য ডাঃ সেন, ইতিহাস ১৮।৪)। তাঁর শিশ্র মাধবদেব লেখেন 'ভক্তিরত্বাকর' ও 'কংসবধ বাত্রা'। মাধবদেব শেষ-জ্বীবনে বড়পেটা ছেড়ে পশ্চিম কামতার রাজা লক্ষ্মীনারায়ণের আশ্রয় গ্রহণ করেন।

শব্দেবের ও শ্রীচৈতত্তার নীলাচলে দাক্ষাং ঘটেছিল, এ কথা জানা যায়।
এ সহদ্ধে আরও জানবার আগ্রহ স্বাভাবিক; কিন্তু সে পরিচয়ের কোনো উজ্জ্বল রেখা চৈতত্তা-জীবনীতে অস্তত থুঁজে পাওয়া যায় না। শব্দরদেবের শিশুদের মধ্যে অবশ্য তার মৃত্যুর পরে এ নিয়েই হুটি মতবাদ দেখা দেয়। 'দামোদরিয়া' সম্প্রদায়ের নেতা ছিলেন ব্রাহ্মণ দামোদর, তারা শ্রীচৈতত্তার সঙ্গে সম্পর্ক স্বীকার করতেন। আর 'মহাপুরুষিয়া' দলের নেতা ছিলেন কায়স্থ মাধবদেব; তারা শ্রীচৈতত্যের সঙ্গে সম্পর্ক স্বীকার করতেন না। কামরূপ থেকে যে বৈষ্ণব-ধর্ম আসাম প্রদেশে বিস্তৃতিলাত করে তা প্রধানতঃ মহাপুরুষিয়াদেরই প্রচারিত। এ মতবাদে ভক্তির অভাব ছিল না, কিন্তু মধুর রসের মাতামাতিটা ছিল ক্ম।

আসামের বৈষ্ণব-ধর্মের গুরু হিসাবে শহরদেব স্বভাবতই আজ অসমীয়া সাহিত্যেরও উৎস-মৃথ; তাদের 'নাটকাব্য', তাদের 'নামঘোষা', 'কীর্তন-ঘোষা' প্রভৃতি এই গুরুরই দানে পরিক্ষৃট। কিন্তু কামরূপীয়া কাব্যধারার কবি হিসাবে মাধ্যকন্দলী, শহরদেব ও মাধ্যদেব বাঙ্লা সাহিত্যেরও প্রধান তিন কবি,—আমরা তা মনে না রাথলেও এ সত্য সত্যই থাক্বে।

কোঁচ-সামাজ্য অবশ্য দীর্ঘদিন স্থায়া হয় নি। নরনারায়ণ ও শুক্লধজ পুত্রদের মধ্যে প্রথমত হুইভাগে রাজ্য বিভক্ত করলেন: উত্তরবঙ্গে পড়ে কোচবিহার এবং গোয়ালপাড়ায় থাকে কোচ্ হাজে। রাজ্য। ক্রমেই কোচ রাজ্য আরও থণ্ডিত হয়ে পড়ে; অনেক যুদ্ধের শেষে মোগল সামাজ্যের বশুতাও তারা স্বীকার করে। কিন্তু এই যোড়শ শক্তকের মধ্যভাগ থেকে, উত্তরবঙ্গে কোচবিহারের রাজ্যভা বাঙ্ল। গাহিত্য-স্কৃষ্টির একটি ধারাব উলোধন করেছিলেন, তাতে ভুল নেই।

### ত্রিপুর রাজসভা

কোচবিহারের তুলনায় ত্রিপুরা রাজ্যের দান বাঙ্ল। সাহিত্যের ইতিহাসে সামাতা। এখনো আগড়তল। প্রভৃতি বড় বড় কেন্দ্রগুলির বাইরে দ্র অঞ্চলে টিপ্রারা তাদের বোড়ো ভাষা পরিত্যাগ করে নি; ক্ষিপ্ত ইংরেজ আমলেও বাঙ্লা রাষ্ট্রভাষা ছিল মাত্র একটি রাজ্যে—দে রাজ্য 'স্বাধীন ত্রিপুরা'। প্রথম দিকে কাছাড়ীদের সঙ্গে টিপরাদের ছিল ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক। তারপর ত্রিপুর-রাজ রত্নফা (আরুমানিক খ্রী: ১৩৫০) রত্নমাণিক্য নাম গ্রহণ করেন। বহু বাঙালী উচ্চবর্গ পরিবারকে আনিয়ে তিনি রাজ্যে সংস্কৃত ও বাঙ্লা চর্চার গোড়াপস্তন করেছিলেন। এক শতাব্দী পরে ত্রিপুরার রাজা হন ধক্তমাণিক্য (ঝাঃ ১৪৬৩-১৫১৫); তিনি চট্টগ্রাম ও আরাকান অধিকার করাতে হুদেন শাহ্-এর সঙ্গে তাঁর যুদ্ধের স্টনা হয় (ঝাঃ ১৫১৩)—দে যুদ্ধেই সম্ভবত হুসরত শাহ ও পরাগল খা প্রেরিত হয়েছিলেন গৌড় থেকে। কিন্তু 'ছুটিখানী মহাভারত' যাই বলুক, ধক্তমাণিক্য শেষ পর্যন্তও পরাজিত হন নি। তার অল্প পরেই রাজা হন বিজয়মাণিক্য (ঝাঃ ১৫২৯-১৫৭০);—তিনিও আকবরের সমসাময়িক। পূর্ববাঙ্লায় পাঠান শক্তি তখন বিধ্বস্ত, মোগল সাম্রাজ্যও প্রতিষ্ঠিত হয় নি; তখন ত্রিপুররাজ গোবিন্দমাণিক্য সোনারগাঁ। বিক্রমপুর পর্যন্ত আপনার রাজ্যবিস্তার করেন। এর পরে টিপ্রা শক্তি ক্ষীণবল হয়ে পড়ে। ১৬১১ ঝাস্টান্দে ত্রিপুর-রাজ যুদ্ধে বন্দী হন; তিনি মৃক্তিলাভ করে বারাণদী ও বুন্দাবন চলে যান। কিন্তু ত্রিপুর-রাজ্য কখনো বাঙ্লা স্থবার অস্তর্ভুক্ত হয় নি।

বাঙ্লা সাহিত্যে ত্রিপুর রাজসভার প্রাচীন কীর্তি হল 'রাজমালা'—পয়ারে লেখা রাজবংশের কথা। ইতিহাসের থেকে তাতে পৌরাণিক কাল্লনিকতা অনেক বেশি; কিন্তু তবু তা বাঙ্লা সাহিত্যে মূল্যবান; ১৪৫৮ খ্রীস্টাব্দে শুক্রেশ্বর ও বাণেশ্বর নামে তুই ব্রাহ্মণ ও চংতাই তুর্লভচন্ত্রের সহযোগে ধল্লমাণিক্য রাজবংশের এই কাহিনী সংকলন করান; খ্রীঃ ১৬৬০ ও শেষে খ্রীঃ ১৮৩০ এ তাতে নতুন তথ্য সংযোজিত হয়। একে ত্রিপুরার পুরাণ বলা চলে। বিজয়মাণিক্য ও গোবিন্দনাণিক্যের উৎসাহে সংস্কৃত গ্রম্বেরও বাঙ্লায় অন্থবাদ হয়েছিল। তাই বাঙ্লা রচনার একটা ঐতিহ্য সেখানে জন্মে; বাঙ্লা পুঁথিও ও-অঞ্চলে তুর্লভ নয়,— (ডাঃ দীনেশচন্দ্র সেন ও মৌঃ আবত্রল করিম সাহিত্য-বিশারদ এসব পুঁথিপত্রের সংবাদ আমাদের যুগিয়েছেন)। পুঁথির কাল অনেক সময়ে অনিশ্চিত, সাহিত্যিক মূল্যও অনিশ্চিত।

### মণিপুরে বাঙ্লা-সংস্কৃতি

মণিপুর রাজ্যের কুকি-চীনদের ইতিহাস অবশ্য কৌতৃহলোদীপক। তাদের নিজেদের গাথা, কাহিনী, পুরাণ থুব চিন্তাকর্ষক; কিন্তু মণিপুরে এসব লেখা হয়েছে মেইথেইদের নিজস্ব মণিপুরী ভাষায়। মণিপুরে চৈতক্তদেবের বৈষ্ণব-ধর্ম আজ সর্বব্যাপী, তার মাধ্যমে বাঙালী সংস্কৃতি মণিপুরী জীবনে ও দাহিত্যে একটি ছাপ এঁকে দিয়েছে। সম্প্রতি তার উপর 'হিন্দী' রাষ্ট্রভাষাও চেপে বসছে। কিন্তু চৈতন্তধর্ম মণিপুরে বিস্তার লাভ করে অনেক পরে অষ্টাদশ শতান্দীর মধ্যভাগে। শ্রীহট্ট থেকেই এ ধর্ম মণিপুর যায়। শ্রীহট্ট চৈতন্তদেবের পিতৃভূমি,—বেশ বোঝা যায় বৈষ্ণব ঐতিহ্য শ্রীহট্টে কামরূপে বরাবর ছিল। শ্রীহট্ট অবৈত আচার্যের জন্মভূমি; শ্রীরাম পণ্ডিত, শ্রীচন্দ্রশেধর দেব ও মুরারি গুপ্ত শ্রীহট্টেরই মারুষ; চৈতন্তদেবের পরে শ্রীহট্ট চৈতন্তধর্মের অব্যাহত ঐতিহ্যের কেন্দ্র হয়ে ওঠে—তা বৈষ্ণব-সাহিত্যের ইতিহাস দেখলেও আমরা বৃঝি। এখান থেকেই বাঙ্লাও প্রসারিত হয় মণিপুরে ও ত্রিপুরায়। মণিপুরী ভাষা (মেইথেই) অষ্টাদশ শতক থেকে বাঙ্লা লিপিতে লিখিত হচ্ছে। আরু অন্তদিকে বাঙ্লার বৈষ্ণব-ধর্মকে গ্রহণ করে মেইথেই শিল্প-বোধ উদ্ভাবন করেছে অপুর্ব-স্থন্দর মণিপুরী 'রাদ' নৃত্যকলা। কিন্তু মণিপুর বাঙ্লা সাহিত্যে প্রত্যক্ষ কোনে। দান যোগায় নি, তার নিজের সাহিত্য আছে।

### আরাকান বা রোসাঙ্গের রাজসূভা

বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাসে সত্যকারের যে রাজসন্ভার নাম চিরসমূজ্জল, সে হচ্ছে রোসাঙ্গের রাজসভা। রোসাঙ্গ ছিল আরাকানের রাজধানী। অপ্রিক, বোড়ো, কুকি-চীন ও বর্মীদের ক্রম-মিশ্রিত উপাদান দিয়ে আরাকানের নৃ-বৈজ্ঞানিক ইতিহাস রচিত। প্রীস্টীয় শতকের প্রথম থেকেই আরাকানে রাহ্মণ, বৌদ্ধ, ক্ষত্রিয় প্রভৃতি উত্তরভারতীয় ঔপনিবেশিকদের সমাগম শুলু হয়; বর্তমান মাহেউং (আকিয়াবের সন্নিকটন্থ), বা পুরাতন বেসলি বা বৈশালীনগর, ছিল তালেরই স্থাপিত প্রথম রাজধানী। মাহেউং-এ রাজ্ঞা আনন্দচক্রের নামে সংগ্কৃত ভাষায় স্তম্ভ-প্রশস্তি আছে। চট্টগ্রাম-আরাকানে অন্তম শতান্ধীর পূর্বেই বৌদ্ধ ও রাহ্মণ সংস্কৃতি যে প্রতিষ্ঠা লাভ করেছে, সে প্রশস্তি থেকে তা স্পন্ত হয়। বর্মী ভাষা ব্যাপ্ত হয়ে গেলেও সপ্তরণ শতক প্রস্ত আরাকান ভারতবর্ষেরই একটি অংশ ছিল। চাটিগাতে পাঠান রাজারাও একটি কেন্দ্র স্থাপন করে সীমান্ত রক্ষা করতেন। তারপরে সে অঞ্চলে ত্রিপুরার ধল্তমাণিক্য ও পরাগল থার অভিযানের কথা আমরা জানি। ছুটি থার পরে অবশ্ব আর সেই পরাগলী ঐতিহ্য বা ছলেন শাহী ঐতিহ্যের সন্ধান সে অঞ্চলে কিছুলন পাওয়া যায় না। তথন পাঠান-মোগল ও নানা আঞ্চলিক রাজানের ভাগাপরীক্ষার কাল।

অহমান করা হয়, গৌড়ের স্থলতানদের পতন আরম্ভ হলে (১৫০৮-১৫৭৫) গৌড়ের মুসলমান উজীর-ওমরাহরা প্রীহটে ও চট্টগ্রামের দিকে পশ্চাদ্গমন করে থাকবেন; হয়তো তাঁদের সঙ্গে জৌনপুরী শার্কিদের 'শরণাথাঁ' অভিজাতরাও ছিলেন, তাঁরাও প্রীহট্ট ও চট্টগ্রামের দিকে বাস করতে থান। প্রীহট্টের ও চট্টগ্রামের স্থলী প্রভাবিত অভিজাতরাই আরাকানের আমীর-ওমরাহ্ নিযুক্ত হতেন। আরাকান রাজসভায় আরবী-ফারসি বিদগ্ধ এবং স্থফী-মতবাদে অহরক কবিদের আবির্ভাব তাই সম্ভব হয়। এই জন্ম দেখি—বিদগ্ধ ম্সলমান ফারসি রচনা ছেড়ে এখন বাঙ্লা রচনায় উৎসাহ বোধ করলেন। বাঙ্লার বিভিন্ন অঞ্চলে সৈয়দ মতুজা, নসীর মাম্দ, আলী রাজা প্রভৃতি বৈষ্ণব পদকার ম্সলমান ভক্ত কবিদের আবির্ভাবও সম্ভবত সহজ হয়েছিল এই স্থফী-মতবাদের প্রসারে। বাঙ্লায় স্থফী সাধনার প্রভাব শুধু কাব্যক্ষেত্রে নয় লোক-জাবনে ও সাধন ক্ষেত্রেও যথেষ্ট প্রবেশলাভ করেছিল। (এ প্রসঙ্গে প্রষ্টব্য ডাঃ এনাম্ল হকের 'বঙ্গে স্থফী প্রভাব' নামীয় গ্রন্থ ও স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায়ের ইংরেজি প্রবন্ধ 'ইস্লামিক মিষ্টিসিজম্' ও ডাঃ স্থকুমার সেনের আলোচনা, বাঃ গাঃ ইঃ।)

রোসাঙ্গ-সাহিত্যের অভিনবত্ব ঃ আরাকানের রাজারা ছিলেন 'মগ'
— অর্থাৎ বর্মীজাতীয় মান্ত্বন, তারা ধর্মে ছিলেন বৌদ্ধ। বর্মীগোর্চার মগী ভাষাই
তারা বলতেন, কিন্তু বাঙ্লা ভাষাও চলত। বোড়শ-সপ্তদশ শতকে মগের
অত্যাচার ও ফিরিলির অত্যাচারে নিম্নবঙ্গের বাঙালী জনসাধারণের জীবন
ছবিষহ হয়েছিল, এ কথাও বিশ্বত হবার নয়। 'মগের মূলুক' কথাটা তাদের
সেই কুকীর্তির শ্বতি জাগিয়ে রেখেছে। দয়া ধর্ম সদাশয়তা, এমন কি স্থায়ী
রাজনৈতিক বৃদ্ধি, এসব কোনো গুণ তাদের বিশেষ ছিল মনে হয় না; কিন্তু ছিল
সম্ভবত একটা রাজকীয় গুণ—বর্মার বর্মীদেরও তা ছিল :—ধর্ম-সংকীর্ণতাবজিত
অন্ত্রাহ বিতরণের ব্যবস্থা। অন্তত কে হিন্দু, কে মুসলমান, কে বৌদ্ধ এ নিয়ে
তাদের মাথাবাথা ছিল বলে মনে হয় না। এ কি 'কিরাত'-কৃতিরই নিজস্ব
বৈশিষ্ট্য ? হয়তে। মগেরা অ্যান্স মঙ্গোলয়েড্দের মতো অতটা হিন্দু-সম্ভাতার
অন্তর্ভুক্ত হয়ে পড়ে নি; মধ্যযুগের সাংস্কৃতিক প্রতিরোধমূলক বাঙালী
পুন্রভূদেয় মগদের তাই কবলিত করে ফেলবার মতো সময় ও ক্যোগ পায়নি;
ইস্লামী সংস্কৃতি সম্বন্ধেও তাদের তাই কোনো বিরোধিতা জন্মেনি। বিশেষত,
স্থদী মতবাদের ইস্লাম, হিন্দু প্রেমধর্মের ও যোগ-সাধনার সঙ্গে মিশ্রিত ও

মিলিত হয়ে তালের নিকট অহগ্র মনোহর রূপেই উপস্থিত হয়েছিল। কাজেই রোসালের রাজসভায় দেখি সাংস্কৃতিক প্রতিরোধের দায়ে বর্জন-বৃদ্ধির স্থান হয়নি।

এই রোসাঙ্গের রাজসভায় আমরা বাঙ্লা ভাষার প্রথম শক্তিশালী মুসলমান কবির দর্শন পাই, এবং প্রথম আদরণীয় মানবীয় প্রণয়-কাহিনীর পরিচয় লাভ করি;—এই তুইটি বস্তুরই বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাসে গভীর অর্থ আছে।

কারণ, প্রথমত ব্যক্তি—ম্সলমান বিদ্ধান আরবী-ফারসি চর্চা সত্ত্বেও এবার বাঙ্লার স্পষ্টক্ষেত্রে প্রবেশ করেছেন। এইটা শাসকবর্গের—এই ম্সলমানদের—বাঙালীত্বেরও থেমন অবিসংবাদিত প্রমাণ, বাঙ্লা ভাষার সর্বব্যাপী প্রতিষ্ঠারও তেমনি অকাট্য প্রমাণ। ব্যতে পারি—বাঙ্লা সাহিত্য আর শুধু হিন্দুর সাংস্কৃতিক প্রতিরোধের সাহিত্য নেই,—এই সপ্তদশ শতকের দ্বিতীয় পাদ থেকে হিন্দু-ম্সলমান বাঙালীর সাংস্কৃতিক সংযোগের সাহিত্য হয়ে উঠছে। তথন রাজা থিরি-থ্-ধন্মার ( = 'প্রীপ্রধর্মা', আন্তমানিক খ্রীঃ ১৬০২-১৬০৮) রাজস্বকাল; সেনাপতি ('লস্কর উজীর') আশ্রাফ্ খানের অন্তরোধে বাঙ্লায় কাব্য-রচনায় ব্রতী হলেন কবি দৌলত কাজী।

দ্বিতীয়ত, বাঙ্লা সাহিত্য এতদিন দেবদেবীর মাহায়্যা নিয়ে ব্যন্ত ছিল, প্রকাশ্যত মানবীয় প্রণয় নিয়ে কাব্য লেখা হয় নি। অথচ সংস্কৃত-সাহিত্যে মাছ্র্যের প্রণয়-কাহিনীর অভাব ছিল না; এবং লোকসমান্ধ চিরদিনই এসব প্রণয়-কাহিনী বলত, শুনত, গাইত। অবশ্য রোমান্টিক প্রণয়-লীলারই মুখপাত্র ছিল সেই সংস্কৃত সাহিত্যের নর-নারী। রোমান্সের বিশ্বয়রস পার্থিব জীবনে না খুঁছে, কবিরা তথনো তা খুঁজতেন অলৌকিকতায়, দেবদেবী, যোগী-মায়াবী অপ্সরা প্রভৃতির ক্রিয়া-কর্মে। যাকে 'মানব চরিত্র' বলে তা তথনো কাব্যে নেই। তথাপি সংস্কৃত কবিদের সে সব কাব্যে ম্থ্যত কথাবস্ত ছিল রোমান্টিক মানবীয় প্রণয়, এটি কম কথা নয়। অপভ্রংশ পর্যন্ত এই মানবীয় প্রণয়-কাহিনীর ধারা ভারতীয় সাহিত্যে অব্যাহত ছিল। ভারতবর্ষের হিন্দী, গুজরাটী প্রভৃতি আধুনিক সাহিত্যের প্রথম দিককার রচনায়ও সে ধারায় সন্ধান পাওয়া যায় (যেমন, মাধবানল ও কামকন্দলী বিষয়ক কথা)। বাঙ্লায় কিন্তু ধর্মগংস্কার-মুক্ত এরপ ঐছিক (secular) কাব্যকথা নেই; এমন কি বিত্যাস্থন্মর কাহিনীও বাঙ্লায় ধর্মের থোলসটি পরে দেখা দেয়, সে খোলস বজায় রেখে চলে। অথচ সাহিত্য ষতক্ষণ

পরলোক ও ধর্মের এই গাঁটছড়া ছেড়ে মর্ত্যালোক ও মানব-প্রক্লতির সঙ্গে মিলন-স্বর থুঁজে না পায়, ততক্ষণ সাহিত্য আত্মপ্রতিষ্ঠ নয়। কবি দৌলত কাজীর 'লোর-চক্রানী' বা 'সতীময়না' এই হিসাবে বাঙ্লা কাব্যের আত্ম-প্রতিষ্ঠার নুতন প্রয়াস, তা ধর্ম-সংস্কার-মুক্ত মানবীয় প্রণয়-কাহিনীর প্রথম একটি কাব্য।

প্রণয় কাব্যের এই ভারতীয় ধারা বাঙ্লায় এসময়ে এল, নি:সন্দেহে হিন্দ্র কারিদ রোমাণ্টিক কাব্যধারার প্রবাহে মিশে বিদয় ম্সলমান কবিদের সার্থক প্রয়েদ। মানবীয় প্রণয় কাব্য বাঙ্লায় এর পূর্বেও রচিত হয়ে থাকবে,— বিভাস্থলরের প্রথম জানা বাঙ্লা কাব্য লেখা হয়েছিল হুসরৎ শাহের পূল্র যুবরাজ ফিরুজ শাহের উৎসাহে "দ্বিজ" শ্রীধরের দ্বারা, তা বলেছি। নেপালে প্রাপ্ত বাঙ্লা নাটকের মধ্যেও দেখেছি—কাশীনাথের লিখিত 'বিভাবিলাপ' নাটক পাওয়া গিয়েছে। হয়তো আরও এ জাতীয় লেখা য় ছিল তা টি কে নেই। আর, দৌলত কাজীর পূর্বেও হয়তো কোনো কোনো ম্সলমান কবি কিছু লিখে থাক্বেন। যেমন কবি সাবিরিদ খান বা শাহ মহম্মদ সগীর প্রাচীনতর হওয়া অসম্ভব নয়। কিন্তু এ বিষয়ে তথাপি নি:সংশয়ে বলা য়য়—দৌলত কাজীই প্রথম শক্তিশালী বাঙালী ম্সলমান কবি; 'লোর চন্দ্রানী' বাঙ্লা সাহিত্যের প্রথম স্বরণীয় secular বা ধর্মসংস্কার-মৃক্ত মানবীয় প্রণয় কাব্য—এবং রোসাঙ্কের রাজসভা এ ধারার উত্তবক্ষেত্র।\*

দৌলত কাজীর 'সতী ময়না' বা 'লোর চন্দ্রানী'ঃ 'সতী ময়না' বা 'লোর চন্দ্রানী' দৌলত কাজী সমাপ্ত করে যেতে পারেন নি; কবি আলা ওল পরে (ঝীঃ ১৬৫৯) তা সম্পূর্ণ করেন। দৌলত কাজী এ কাব্য লেখেন রাজা

<sup>\*</sup> অবগ্য ছ্র্ভাগ্যের কথা, সাধারণ বাঙালী পাঠকের পক্ষে দেলিত কাজীর কাব্য বা আরাকানের গোরব আলাওলের কাব্যসমূহও ছ্প্রাপ্য। বঙ্গীয় সাহিত্য পরিষদ প্রকাশিত মোঃ আবহুল করিম সাহিত্য-বিশারদের অমূল্য রত্নবনি 'প্রাচীন পুঁথির বিবরণ'ই ছিল অনেক দিন পর্যন্ত সাধারণ উপাদান। তারপরে ১৯৩৫এ ডাঃ এনামূল হক ও আবহুল করিম সাহিত্য-বিশারদ সাহেবের 'আরাকান রাজ্যভায় বাঙলা সাহিত্য' প্রকাশিত হয় এবং ১৯৩৭ সালে ডাঃ শহীত্রলাহ্ সাহেবের সম্পাদিত 'পন্মাবতী, ১ম বও'ও ঢাকা থেকে প্রকাশিত হয়েছে। এখনো তব্ পাঠক-সাধারণের অনেক সময়ে এই সব গ্রন্থের রসাবাদন করতে হয় উদ্ধৃতি থেকে—প্রাঃ পুঃ বিঃ, ডাঃ দীনেশ সেন ও ডাঃ পুরুমার সেনের বাঃ সাঃ ইতিহাস থেকে। হবিবি প্রেসে মুজিত 'লোর চক্রানী' বা আলাওলের কাব্যও এখন ছম্প্রাণ্য, যথোচিতভাবে সম্পাদিতও নয়।

'শ্রীস্থর্মা'র 'লম্কর উজীর' আশরফ্ খানের অন্থরোধে (অর্থাং ১৬২২ থেকে ১৬৩৮ এর মধ্যে; তথন স্মাট জাহাকীরের রাজত্বের শেষদিক, সাজাহানের রাজত্বের প্রথম ভাগ )। আশরফ্ খান ছিলেন 'চিশ্ডি' সম্প্রদায়ের স্ফী গুরুর শিয়া। অন্তত সাতটি স্ফী সম্প্রদায় বাঙ্লা দেশে নিজেদের মতবাদ প্রচার করেছিলেন: যথা, স্ক্রাবর্দি, চিশ্তি, কালন্দরীয়া, মাদারিয়া, আধ্মিয়া, নক্শবন্দিয়া ও কাদিরিয়া। অন্থ্যুইতি কবি কিছু অত্যুক্তি করতে পারেন, কিন্তু 'চিশ্তিয়া' থান্দান আশরফ্ খান যে অসাধারণ গুণগ্রাহী ছিলেন, তাতে সন্দেহ নেই।

পরদেশী স্বদেশী নাহিক আত্মপর।
দীঘি সরোবর দিলা অতি বহুতর॥
নীতি-বিত্যা কাব্য-শাস্ত্র নানা রসময়।
পঠিতে শুনিতে নিত্য আনন্দ হৃদয়।

আরবী-ফারসি উপদেশ তিনি শুনতেন, এ কাহিনীও সম্ভবত শুনেছিলেন,—
অবধী (গোহারি) ভাষায় উত্তর ভারতে তা প্রচলিত ছিল,—এখনে। দক্ষিণ
বিহারের গ্রাম-সঙ্গীতে লোরক মল্লের লোককাহিনী গীত হয়। আশরফ্ খান
কবিকে বাঙ্লায় এ কাহিনী রচনা করতে বললেন:

দেশী ভাষে কহ তাক পাঞ্চালীর ছন্দ। সকলে শুনিয়া যেন বুঝয়ে সানন্দ।

দৌলত কাজী পাঞ্চালীর ছলে যে 'ময়নার ভারতী' লিখলেন কথা-বস্ততে তা হিন্দ-ফারদি প্রণয়-কথা ; কিন্তু রূপে ও ভাবে তা বাঙলা সাহিত্যে প্রতিষ্ঠিত সংস্কৃত কাব্যাদর্শে ও সংস্কৃত-বাঙলা ঐতিহ্যে রচিত, বিদগ্ধ ও বিশুদ্ধ বাঙ্লা কবিতা। ভূমিকাংশে আছে প্রথমে আলা ও রহ্মল বন্দনা, তারপরে রাজা শ্রীহ্রধর্মার স্থাবিচারের প্রশংসা—'কাকে কেহ না হিংসে উচিত ব্যবহার', আশরফ্ খানের পূর্বোক্ত প্রশংসা, রাজার বিপিন বিহারের কথা, এবং আশরফ্ খানের ছারা কাব্য রচনার নির্দেশ। তারপরে গল্প আরম্ভ হয়:

রাজার কুমারী এক নামে ময়নামতী। ভূবন বিজয়ী যেন জগৎ পার্বতী॥

'স্বামীর লোরক নাম নূপতিনন্দন'। তিনি গেলেন বিপিন বিহারে (রাজা স্থর্মার মতোই), দেখানে এক যোগী এদে তাঁকে দেখালে গোহারি দেশের রাজকন্তা চন্দ্রানীর চিত্র। চন্দ্রানী বিবাহিতা, কিন্তু চন্দ্রানীর স্বামী বামন-বীর নপুংসক। যোগীও বোঝালেন—বিভাস্থনরের কাহিনী তথন এতই স্থবিদিত—

চন্দ্রানীর তোমার মিলন মনোরম।

বিভা সঙ্গে স্থন্দরের যেন সমাগম।

লোরক মৃশ্ধ হয়েছিলেন, অমনি মিলনে উত্যোগী হলেন; যোগীর সঙ্গে চললেন গোহারি রাজ্যে। রাজক্যা চন্দ্রানীও সেখানে গবাক্ষ থেকে লোরক্ষে দেখে আত্মহারা হলেন। ধাইয়ের মধ্যস্থতায় ছন্ধনার দেখা হল দেবমন্দিরে, মিলন হল গোপনে চন্দ্রানীর গৃহে। তারপর স্বক্তন্দ মিলনের বাধা দেখে তাঁরা বনপথে নিজ্ক দেশে পালাচ্ছিলেন, বামন তাড়া করলে। যুদ্ধে কিন্তু বামন নিহত হল। চন্দ্রানীকেও সর্পে দংশন করেছিল, কিন্তু এক সাধু তাঁকে পুন্জীবিত করলেন। গোহারির রাজা তাঁদের তথন রাজ্যে ফিরিয়ে আনলেন। সেথানেই লোর ও চন্দ্রানী রাজ্য করেছেন।—এ হল প্রথম থণ্ড লোর-চন্দ্রানীর কথা। ময়নামতী এথণ্ডে 'কাব্যে উপেক্ষিতা'।

বিতীয় থণ্ডে সতী ময়নামতীর কথা। বিরহিণী ময়নামতী একান্তে পতির মঙ্গল-চিন্তায় হরগোরীর আরাধনা করেন। তাঁর স্থাশে আরুষ্ট হল ছাতন নামে প্রতিবেশী এক রাজপুত্র। সে রত্ব। মালিনীকে দৃতীর কাজে নিযুক্ত করলে। দৃতী কথা পাড়ে—পদ রচনা করে উত্তর দেন ময়নামতী। দৃতী বলে:

হেলায় যৌবন যাইব পাছে পাইবা শোক। পুরুষ মিলাইয়া দিমু ভুঞ্জ স্থপভোগ॥

ময়নামতী বিরক্ত হন। মালিনী তথন কৌশলী সেনাপতির মত পরোক্ষ-পথে আক্রমণ চালায়। আরম্ভ করে নববর্ধার বর্ণনা—বৈষ্ণব পদাবলীর স্থচারু রীতিতে—

দেথ ময়নামতী প্রথম আবাঢ়
চৌদিকে সাজে গন্তীর। ইত্যাদি
ময়নাও উত্তর দেন আসাবরী রাগে—আরও স্বমধুর পদে:

আই ধাই কুজনী কি মোহে শুনাওনি বেদ-উক্তি নহে পাটং। ইত্যাদি

তারপর প্রাবণ মাস;—তেমনি রাগ-রাগিণীতে প্রস্তাব ও উত্তর। বাঙ্গা 'বারমাস্থার' একঘেয়ে ইতিহাসেও এ ঋতুবর্ণন অপূর্ব নৃতন জিনিস। দৌলত কাজী গাঁতি-কবিতার অন্যতম শ্রেষ্ঠ কবি। কিন্তু জাৈষ্ঠ মাদের শেষাংশ রচনার পূর্বেই দৌলত কাজী পরলােকগত হন। বহু বৎসর পরে তা শেষ করে সৈয়দ আলাওল অসমাপ্ত কাহিনী সমাপ্ত করেন; কিন্তু আলাওলের কবি-গােরব একাব্যে বর্ধিত হয় নি। সেই দ্বিতীয় থগু শেষ হয়—ময়নামতী দৃতীকে তাড়িয়ে দিলে। তৃতীয় থগু সম্পূর্ণ আলাওলের রচনা—এক বাহ্মণের হাতে শুক-সারি দিয়ে ময়না বাহ্মণকে পাঠালেন লােরের নিকট। সারির কথায় লােরের পূর্বস্থতি জেগে উঠল। তথন পুত্র প্রচণ্ডতপনের হাতে সেই রাজা দিয়ে তিনি চন্দ্রানীকে শুক্ষ স্বদেশে ফিরিলেন,—হই রাণীকে নিয়ে স্বথে রাজ্য করতে লাগ্লেন।

কবি আলাওল : রোসাঙ্কের রাজসভায় দৌলত কাজীর পরেই উদিত হন কবি সৈয়দ আলাওল। তিনিই সে সভার শ্রেষ্ঠ কবি। 'সতী ময়না'র শেষাংশ রচনায় তিনি কবিছে দৌলত কাজীর সমতুল্য ক্বতিত্ব প্রদর্শন করতে পারেন নি, তা সত্য। কিন্তু বাঙ্লা সাহিত্যে আলাওল তথাপি বুহত্তর প্রতিভা। সে প্রতিভা বহুম্থী,—সঙ্গীতে, নৃত্যে, দর্শনে বহু বিষয়ে তা স্কছন্দ; ভাবৈশ্বর্ষেও তাঁর কাব্য গভীর; স্থলী প্রেমোন্মাদনার ও রাধাক্ষয় প্রেমলীলার সংযোগে তা চিত্তম্পর্শী। তাঁর কবিকৃতি ও বাণীরচনাও অক্কৃত্রিম; বাঙ্লা কাব্যের সীমান্ত তিনি ক্লাসিক-ধর্ম বা শিষ্ট-বাণীরূপে মার্জিত করে যান সির্বোপরি ধর্ম-সংকীর্ণতাম্ক মানবিকতার এমন একটি ভাবলোক আলাওল স্বৃষ্টি করেছেন যা মধ্যযুগে হুর্লভ। তাই কবিকঙ্কণের মত মানব-চরিত্র-রিসিক না হলেও, কি পদাবলীর কবিদের মতো স্থতীত্র হৃদয়াবেগের অধিকারী না হলেও, আলাওলই একমাত্র কবি যিনি সেই মধ্যযুগের পার থেকেও তাঁর উদার মানবিকতায় কতকাংশে শ্বরণ কবিয়ে দেন এ যুগের রবীন্দ্রনাথকে।

কবিজ্ঞীবন ও কাব্য: আলাওলের জীবনও কম বৈচিত্রাপূর্ণ নয়!
গ্রন্থমধ্যে নানান্থানে তিনি নিজ পরিচয়ও রেখে গিয়েছেন। তাঁর পিতা ছিলেন
ফতেয়াবাদ পরগণার শাসনকর্তা "মজলিস কুতুবের" অমাত্যা, এবং 'গৌড়
মধ্যে মূলুক ফতেয়াবাদ শ্রেষ্ঠ'। এ 'মূলুক' তবু কোথায় বলা এখন ছঃসাধ্য।
ফতেয়াবাদ নিয় বঙ্গেরই কোথাও হবে, ফরিদপুরেও হতে পারে। কারণ,
"মধ্যে ভাগীরথী ধারা বহে অফুক্ষণ"। তা ছাড়া, কার্যোপলক্ষে যখন একবার
পিতাপুত্র নৌকাযোগে কোথাও যাচ্ছিলেন তখন সেখানে দেখা হল
"হারমাদ'দের" সঙ্গে—নিয়বক্রের অবস্থা তখন কিরুপ তা বুরতে পারা যায়।

পিতা যুদ্ধ করে মারা ধান, আলাওল ভাগ্যবশে এলেন আরাকান রাজ্ঞার রাজধানী রোসাকে। সেথানে তিনি প্রথম হন রাজ-আসোয়ার। আলাওলের প্রতিভা সেথানে সর্বদিকেই বিকাশের স্থ্যোগ লাভ করে থাকবে; তালিব-আলিম বলে তাঁর থ্যাতি শীঘ্রই রোসাক্ষের ওমরাহ্মহলে ছড়িয়ে পড়ল।

বহু মহস্তের পুত্র মহা মহানর।
নাট গান সঙ্গীত শিথাইন্থ বহুতর।
কবি প্রথমে স্থান পেলেন শ্রীচন্দ্র স্থধর্মার মন্ত্রী সোলেমানের আসরে।——
তাহান সভাতে গুণিগণ অবিরত।
জ্ঞান উক্তি রস কথা স্থনস্ত সতত ॥

সোলেমানেরই কথায় আলাওল হাত দেন দৌলত কাজীর 'সতী ময়নামতী' কাব্য সমাপ্ত করার কাজে। তথনে। হয়তো আলাওলের কবিশক্তি পূর্ণফূর্তি লাভ করে নি। অন্তত তিনি বিধান্ মাহুযের মতই বিনয়ী। দৌলত কাজীর কীর্তি উল্লেখ করে তাই আলাওল বলছেন—

তান সম আমার না হয় পদ গাঁথা।
গুণিগণ বিচারিয়া কহ সত্য কথা।
আর 'সতী ময়নামতী' শেষও করেছেন এই বলে—
মুই মোহা পাতকীর পাপ নাহি ওর।
আশীর্বাদ কর স্বর্গসতি হোউক মোর।

সোলেমানের অন্তরোধেই পরে আলাওলের আরু একথানি গ্রন্থও প্রণীত হয় ( ্রী: ১৬৬০ ); তা হচ্ছে 'তোহ্ফা'—ফারসিতে লিখিত ইসলামি ধর্ম নিবন্ধের তা অন্তবাদ। যদি কবির কথারস্তের উক্তি মাম্লী বিনয় না হয়, তা হলে 'তোহ্ফা' কবির শেষ বয়সের রচনা:

मूहे जाना उन शैन

দৈব বশ অমুদিন

বিধি বিভৃম্বিল বৃদ্ধকালে।

পাইতে ঈশ্বর মর্ম

না করিলুঁ কোন কর্ম

বৃথা জন্ম গোঁমইছ কালে। ইত্যাদি-

ইতিমধ্যে ভাগ্যবিড়ম্বনা আলাওলের যথেষ্ট ঘটেছে। কারণ আলাওলের নাম, যশ রাজদরবারেও পৌছেছিল, তাতেই বিপদও ঘটে। রোসাকে তথন বাজা ও রাজভগ্নীর যৌথ-শাসন, রাজভগ্নীই মুখ্য পাটেশ্বী। সেই রাজভগ্নীর প্রধান অমাত্য ছিলেন মাগন ঠাকুর। তিনিও ছিলেন পীরভক্ত। তিনি কবিকে বিশেষ সমাদর করেন। এই মাগন ঠাকুরের অম্বরোধে আলাওল বাঙ্লায় অম্বাদ করলেন অবধীতে লেখা মালিক মহম্মদ জায়সীর প্রসিদ্ধ কাব্য 'পত্মাবত্'। আলাওলের শ্রেষ্ঠ কীর্তি এই 'পদ্মাবতী'। মাগন ঠাকুরের অম্বরোধেই আলাওল ফারসি আখ্যায়িকা-কাব্য 'স্য়ফুলমূলক্ বিদিউজ্জমাল'ও বাঙ্লায় অম্বরাদে প্রবৃত্ত হন। কিন্তু সে কাব্য অধেকি অম্বরাদ হয়েছে, এমন সময়ে মাগন ঠাকুরের মৃত্যু হল। কাব্য আর তথনকার মতো শেষ হল না। এর পরেই সম্ভবত আলাওলের ভাগ্য-বিপর্যয়েও ঘটে। পরাজিত শাহ শুজা আরাকানের রাজদরবারে আশ্রেয় নিতে আসেন, এবং কিছু দিনের মধ্যেই তাঁর সঙ্গে রোগাঙ্গ-রাজ্যের বিবাদ হয়, মুজা সপরিবারে নিহত হন। কিন্তু শুলার মৃত্যুর পূর্বেই সম্ভবত আলাওল রচনা করেন—'সপ্ত পয়কর' (কবি নিজামীর 'হপ্ত পয়করে'র অম্পরণে)। তথন শ্রীচন্দ্র মধ্যা রাজ। (গ্রী: ১৬৫২—১৬৮৪); কবির কথা থেকে মনে হয় শুজাও জীবিত ছিলেন;

দিলীশ্বর বংশ আসি যাহার চরণে পশি তার সম কাহার মহিমা,

সেনাপতি সৈয়দ মহম্মদ ছিলেন স্থধার সেনাপতি, তিনিই নিজামীর ফারসি কাবা শুন্তে চান বাঙ্লায়। সে গ্রন্থে আছে—সাত দিনের সাতটি গল্প। আলাওলের গল্পের কথারস্ক এরূপ; রাজপুত্র বাহ্রাম বিদেশে ছিলেন, রাজা এক শিল্পাকৈ দিয়ে তাঁর জন্ম সাত•রঙের সাতটি 'টিঙ্গি' নির্মাণ করিয়েছিলেন—শ্রীহট, ময়মনসিংহে টঙ্গিই রাজাদের বিলাস-প্রাসাদ। এদিকে রাজার মৃত্যু হলে মন্ত্রী সিংহাসন অধিকার করে। বাহ্রাম ফিরে এসে যুদ্ধ করে নিজ রাজা উদ্ধার করলেন, প্রতিবেশী সাত রাজাকে পরাস্ত করে সাত রাজকল্যাকে বিবাহ করলেন, তাঁদের এক-একজনকে দিলেন বাসের জন্ম এক-একটি টঙ্গি। এক-এক রাজকল্যার কাছে তথন এক-একদিন তিনি একটি করে গল্প শুক্তন। 'সপ্ত পয়কর' এই গল্প সপ্তক।

কিন্তু রোসাকে এর পরেই হয়তো শুজার বিদ্রোহ ঘটে। আলাওলেরও শত্রুপক্ষ ছিল। শুজার সকে রাজার বিরোধ-সময়ে তারা আলাওলকেও বিদ্রোহী বলে অপবাদ প্রচার করে। আলাওল তাই কারাগারে নিক্ষিপ্ত হলেন। বহুল যন্ত্ৰণা ছঃখ পাইলুঁ কৰ্কশ। গৰ্ভবানে প্ৰায় ছিলুঁ পঞ্চাশ দিবস॥

রাজা অবশ্য পরে নির্দোষ বুঝে কবিকে মৃক্তি দেন ৷ কিন্তু তখন আলাওল নিঃস্বল, দেহ মনেও ভগ্ন,

> আয়ু ছিল শেষ আমার রাখিল বিধাতাএ। সবে ভিক্ষা জীব রক্ষা ক্লেশে দিন যাএ॥

অনেক দিন পরে কবির সে দৈতা লাঘব হল শ্রীচক্র স্থধর্মার প্রধান অমাত্য সৈমদ মৃসার আশ্রের লাভ করে। তিনিও পীরভক্ত। তাঁর অস্ক্রোধেই নয় বংসর পরে আলাওল অসমাপ্ত 'সয়ফ্ল-মৃলক্ বিদিউজ্জমাল' সমাপ্ত করেন,—রাজপুত্র সয়ফ্লম্ল্ক ও পরীরাজকতা। বিদিউজ্জমালের তা প্রণয় বৃত্তান্ত। জীবনে অনেক তিনি সয়েছেন, স্ফী কাদিরি গুরুর শিশ্য আলাওলের তথন কবি-যশেও আগ্রহ নেই।

> রচিম্ন পুত্তক আমি নানা আলাজালা। বৃদ্ধকালে ঈশ্বর তাবেতে হৈলে ভালা॥

কিন্তু সৈয়দ মুসা জানালেন—এতে। সাধারণ লোকের মতো কথা। আর, অন্ত জন নহ তুমি আলাওল গুণী।

অবশ্য আলাওলের কবিত্ব আর পুন:ফুর্তি লাভ করল না। তার মনে তথন একটা বিষয় বৈরাগ্যের ছায়া নামছে:

যদি মোর কবিরসে স্থথ লাগে মনে।
আশীর্বাদ কর মোরে ফকীর কারণে॥
ঈশ্বরেতে মৃক্তি মাগ আমার লাগিয়া।
পড়িও ফতেয়া এক মৃষ্টি অন্ন থাইয়া।

এ স্থর ভারতীয় বৈরাগ্যের স্থপরিচিত স্থর, স্ফী কবিরও মনের কথা।

আলাওলের শেষ রচনা 'সেকান্দর নামা' (খ্রী: ১৬২৭)—তাও কবি নিজামীর 'ইস্কান্দর নামার' অহবাদ। এ কাব্য আলাওল লেখেন সৈয়দ মুসার আশ্রয়ে মজলিস নবরাজের সভায়। সে সভাও গুণীর সভা ছিল। গ্রন্থারন্তে আমরা জানতে পারি—আলাওল তাঁকে বলেছিলেন হিন্দু-জাতি নানা তৃংথে অর্থ উপার্জন করেও মন্দির, পুন্ধবিণী প্রভৃতি দেয়, তাদের নাম তাতে ধয়্ম হয়। কাব্য-রিকি নবরাজ উত্তরে জানান—মসজিদ, পুন্ধবিণী নিজ দেশে মাত্র থাকে, কিন্তু গ্রন্থকথা দেশবিদেশের মাত্রয় শোনে। সেকান্দরের মহাবীরত্বের যে সব কাহিনী আছে কবি

আলাওলই তা বাঙ্লায় রচনা করে নবরাজের নামও সেইভাবে ধয়্য করুন; কাব্যই নবরাজকেও দিবে অমরতা।

'শতী ময়নামতী', 'পরাবতী', দফিউন্মূল্ক বদিউজ্জ্মাল', 'দপ্তপ্যকর', 'তোহ্ফা' ও 'সেকান্দর নামা'—' এই ছয় খানা ছাড়াও আলাওল পদাবলী ও গানও রচনা করেছেন। তবে আলাওলের প্রধান কীতি 'প্লাবতী'।

'পদাবতী'—মালিক মহম্মদ জায়দীর 'পত্নাবত্' কাব্যের অন্থবাদ। একমাত্র 'দতী ময়নামতা'ই অন্থবাদ নয়, না হলে আলাওল কাব্যে মৌলিক গল্প উদ্ভাবন করেন নি, দে কালে কেই বা তা উদ্ভাবন করত? প্রচলিত কথাবস্তু নিয়েই কবিরা কাব্যস্প্রিতে প্রবৃত্ত হতেন। আসলে কাব্যের অন্থবাদ হয় না; তাই কাব্যের দার্থক অন্থবাদ মাত্রই মূলান্থগত নৃতন স্প্রে। পদাবতীও তাই। এ কাব্যে আলাওল কোথাও মূলের যথাযথ অন্থগামী হয়েছেন, কোথাও বা ম্বছন্দ নিয়মে জায়দীর অন্থসরণ করেছেন। কোথাও তা সংক্ষিপ্ত করেছেন, কোথাও বা তিনি নৃতন কথা যোগ করেছেন। নিজেই কবি জানিয়েছেন,—

> এই স্থত্তে কবি মহাম্মদে করি ভক্তি। স্থানে স্থানে প্রকাশিব নিজ-মন উক্তি॥

পদ্মাবতীর গল্প স্থপরিচিত, তা চিতোরের পদ্মিনীর উপাধ্যান। এ কাহিনীতে অবশ্য পদ্মাবতীকে পত্নীরূপে লাভ করেন রাজ। রত্নদেন। তান্ত্রিক পণ্ডিত রাঘব-চেতন আলাউদ্দীনকে প্ররোচিত করে পদ্মাবতীকে লাভ করার জ্বন্য। আলাউদ্দীনের ছলনায় রাজা বন্দী হন, কিন্তু গোরা তাঁকে মৃক্ত করেন। অন্যদিকে আর এক রাজা দেওপালও পদ্মাবতীকে লাভ করার জন্য চিতোর আক্রমণ করে। যুদ্ধে দে নিহত হয়, রত্নদেনও আহত হয়ে প্রাণ হারান। তারপর পদ্মাবতী সে চিতায় সহমৃতা হন। আলাউদ্দীন সে চিতা প্রণাম করে দিল্লী ফিরে যান। আলাওলের রচিত পদ্মাবতীর শেষাংশ পাওয়। যায় নি। পাওয়া গেলে নিশ্চয়ই স্ফী আলাওলও স্ফী-সাধক জায়সীর মতোই তাতে জানাতেন পদ্মাবতী কাব্য হচ্ছে আধ্যাত্মিক রূপক, পদ্মাবতী (পদ্মিনী) মামুষ্টের বৃদ্ধি, রাজারত্মদেন মন, রাঘব-চেতন শ্রতান, আলাউদ্দীন মায়া, ইত্যাদি। পদ্মাবতীর পাঠ নিম্নেও বহু বিতর্ক আছে। কারণ, এ পুঁথি সাধারণত লিখিত হত ফারসিজ্যারবী হরফে, অথচ আলাওলের ভাষা স্বমার্জিত বাঙ্লা, সংস্কৃত তার ভিত্তি। ভাই বাঙলায় লিপাস্তর কালে অশিক্ষিত প্রকাশকরা নানা ভ্রম-প্রমাদে পতিত

হয়েছেন। (ঢাকা থেকে 'পদ্মাবতী, ১ম খণ্ড', কিছু কাল পূর্বে মৃ: শহীছ্লাহ্ সাহেবের সম্পাদনায় প্রকাশিত হয়েছে, তারও 'পাঠ সংশোধন' স্থলীর্ঘ।) 'জায়দীরও কাব্যে যা আলাওলের নিজ সংযোজন তা তাঁর মাত্রাজ্ঞানের পরিচায়ক, কখনো বা তাঁর পাণ্ডিত্যের ও প্রতিভার প্রমাণ, কখনো বা তাঁর পরিচিত বাঙালী পরিবেশেরই স্বাভাবিক প্রতিফলন। যেমন, পদ্মাবতীর সখীদের কথা, সিংহলের সখীগণের নিকট পদ্মাবতীর বিদায় গ্রহণ, প্রভৃতি (ডাঃ স্বকুমার সেন সবিস্তারে তা বিচার করেছেন)। কাব্যে প্রসলক্রমে সঙ্গীত শাস্ত্রের মতামত বা নৃত্যের উল্লেখ করবার প্রলোভন আলাওল সম্বরণ করতে পারেন নি। কিন্তু তিনি ব্রতেন কাব্যে তা অপরিহায নয়; তাই কৈফিয়্ম দিয়েছেন 'না কহিলে দোষ হয়, কৈতে বাসি ভর।' যোগ-সাবনা সম্বন্ধে কবির জ্ঞান স্থগভীর, তার প্রমাণও কাব্যে আছে। এমন কি এই প্রবণতার আধিক্যে ক্ষণে ক্ষণে লেথা ছর্বোধ্যও। হিন্দু যোগক্রিয়া ও মুসলমান যোগক্রিয়া হইই ছিল কবির স্থবিদিত। নিমে হিন্দু-যোগের কথা আমরা পাই;

উড়িয়ান বন্ধ কটি পরন কৌপীন! অনাহত শব্দ মধ্যে মন কৈল লীন॥ তথাতে কুগুলী দেবী আছে নিদ্রাবত। সর্পরূপ ধরি রহে স্বয়ুমার পথ॥ ইত্যাদি।

আর কবি নিজে ছিলেন স্ফী, স্ফী প্রেম-সাধনায়ও তাই কবি ভাবনিমগ্ন।
প্রেম বিনে ভাব নাহি ভাব বিনে রস।
প্রিভ্বনে যত দেখ প্রেম হস্তে বশ । · · ·
প্রেম হস্তে জনমে বিরহ তিনাক্ষর।
পঞ্চাক্ষরে বিরহিনী লক্ষ্য পঞ্চশর ॥ ইত্যাদি।

এর পরে বুঝতে কষ্ট হয় না—এ কবি পদাবলীর কবিদেরও স্বজাতি, আস্তরিকতার স্পর্শে আলাওলের দেই সব পদ ও গান সত্য সত্যই সমৃদ্ধ। যথা,

> আহা মোর বিদরে পরাণ জাগিতে স্বপনে দেখি ভূমে নাহি আন। গু। কি জানি লিখিছে বিধি এ পাপ করমে পাইয়া পরশমণি হারাইলুঁ অমে॥ ইত্যাদি

#### অথবা ব্ৰহ্মবুলীতে

তুয়া পদ হেরইতি, বাতৃল যুবতী কামিনী-মোহন কটাক্ষে হীন ভেল। প্রেম মদে বিভোল, সতত বহয় লোর্.

অবয়ব পরিহরি শুদ্ধিবৃদ্ধি হরি গেল।

**চन्मन** চन्দ्रकित्रं भारन जानन नभान

সৌরভ বিশিথ তব লাগে।

ভ্রমর কোকিল রব শুনি অতি পরাভব

মন্মথ-বাণ আনল পরে জাগে

কিঞ্চিৎ প্রাণ ঘটে আছে ধুকধুক তুয়া আশ্বাসে।

শ্রীযুত মাগন, রসিক স্থজন, আরতি বিহীন

আলাওলে ভাষে॥

৺ মধ্যযুগের বাঙ্লা সাহিত্যে আলাওল অদিতীয় স্রষ্টা না হলেও নব চেতনার প্রভাত-তারকা, যুগান্তের ইন্দিত।

মানবীয় প্রণয়-কাহিনী ও অধ্যাত্ম প্রেম-সাধনা হুই প্রেরণাকেই সাহিত্যে আলাওল সম্মিলিত করেছেন। দ্বিতীয়ত, বাঙালী ঐতিহে নিষিক্ত ব্রন্ধলীলার বেমন তিনি পদ রচনা করছেন, তেমনি সংস্কৃত-জগতের কথাবস্তম (Matter of Sanskrit World) সঙ্গে ফারসি-আরবীর কথাবস্তম, এমনকি তোহ্ফার মন্ত ধর্ম-নীতিকেও (Matter of Perso-Arabic World) স্কুল্পে এই পৌরাণিক-প্রতিরোদপুর বাঙ্লা ভাষায় আলাওল স্বগ্রথিত করে তুলেছেন। বাঙ্লা কবিতার পরিমণ্ডলকে তিনি এই প্রে প্রসারিত করে দিয়েছেন; অথচ সেই মুসলমানী জগতে বিচরণ করেও তাঁর বাণী কিছুমাত্র আত্মন্তর্ভ হয় নি। তা ফিরে এসে দাড়ায় বাঙ্লা ভাষার সংস্কৃতবিশ্বত ভিত্তিভূমিতেই। তাঁর কবি-কর্মের দিকে তাকালে তাই চতুর্থত দেখতে পাই,—তাঁর কাব্যে বাঙ্লা কবিতা নব্য-ক্লাসিকতায় সমৃদ্ধ, প্রাঞ্জল ও প্রসাদগুণে পরিচ্ছন্ন; ব্রুতে পারি— বাঙ্লা কবিতার শৈশব শেষ হয়েছে, এবার সে আপনার রূপকে চিনে উঠতে পারছে। পঞ্চমত, পাণ্ডিত্য, বৈদগ্ধ ও ধর্ম-সংস্কার মৃক্ত আধ্যাত্মিকতায় আলাওল বেমন সভ্য মান্থবের (civilized man) কবি, এমন আর মধ্য যুগের কোনো বাঙালী কবিকে মনে হয় না। শেষ কথা—এবং স্ব্যাপেক্ষা বড় কথা,—আলাওক

বাঙ্লার জাতীয় লাহিত্যের প্রথম ভিত্তি-স্থাপয়িতা ৷—বাঙলার নিম্নবর্গের মধ্যে বহুপর্বেই হিন্দু-মুসলমানের মিলিত জীবন গঠিত হয়ে উঠেছিল, তা আমরা জানি। একালে দক্ষিণারায় ও বড় থাঁ গান্ধী প্রভৃতির আখ্যানে তার রূপ সাহিত্যিক পথেও পরিক্ট হচ্ছিল। হুসেন শাহ্-এর কাল থেকেই বাঙালী উচ্চবর্গের মধ্যেও যে সেই সাংস্কৃতিক বিরোধ ক্রমশ প্রশমিত হয়ে আস্চিল, তাও পূর্বেই দেখেছি। কিন্তু ধর্ম-সংস্থারাবদ্ধ বাঙ্লা সাহিত্য তথনো হিন্দু সাংস্কৃতিক প্রতিরোধের ঐতিহেই প্রতিপালিত হচ্ছিল। মধ্যযুগের সমস্ত সাহিত্যে মুসলমান জীবন ও চিন্তা প্রায় অনুপস্থিত। এমনি সময়ে রোসা**লে**র রাজসভায় ধর্ম-সংস্কার-মুক্ত স্থদী ও হিন্দু আধ্যাত্মিক সাধনার স্বাভাবিক সম্মেলন সহজ হয়ে উঠল। অন্তদিকে সেথানে লৌকিক প্রণয়-কাহিনীর অন্তশীলনে ধর্ম-সংস্কার-মুক্ত মানবতার ধারণাও জন্মলাভ করছিল। এক্ষণে আলাওলের মত পণ্ডিত বিদগ্ধ ও উচ্চবর্গের মুসলমান কবি বাঙ্লা সাহিতাকে আপনার বলে গ্রহণ করে— আপনার কীতির দ্বারা-বাঙ্লার জাতীয় দাহিত্যের মিলন-ক্ষেত্র রচনার স্থচনা করলেন—যে ক্ষেত্র 'আবাদ করলে ফলত সোন।'। সাহিত্যের মধ্য দিয়ে হিন্দু মুসলমান, উচ্চ মধ্য ও নিম্ন সকল শ্রেণীর বাঙালীর জাতীয় চেতন। তথন থেকে পরিপুষ্ট ও ঐক্যবদ্ধ হয়ে উঠতে পারত।

বাঙলায় মুসলমান কবিদের আবির্ভাব ঃ রোসাঙ্গ রাজসভায় আরও কবি ছিলেন, 'কোরেশ' মাগন নামে কবির 'চন্দ্রাবতী' নামে থণ্ডিত এক পুঁথি আছে। কিন্তু রোসাঙ্গের আলো আলাওলের পরে নিভে এল। তাহলেও চট্টগ্রাম অঞ্চলে উদার অধ্যাত্ম-বোধের দীপ তথনে। নিবাপিত হয়নি। পরাগলপুরের সৈয়দ স্থলতান তেমনি একটি সমুজ্জল দীপশিথা—তিনিও কৃষ্ণী সাধক, আবার তিনিও রাধাক্বফের পদাবলী-গায়ক। একই সময়ে তিনিও মুসলমান ধর্মের নিয়ম-নীতি নিয়ে কাব্য লিথছেন, সংস্কৃত 'হরিবংশের' অন্থকরণে তিনি (গ্রীঃ ১৬৫৪) 'নবীবংশ' লিথছেন—ব্রহ্মা, বিষ্ণু, শিব, কৃষ্ণও তাঁর সেই নবীদের অন্তর্গত,—আর তাঁর অন্তগ্রন্থ জ্ঞান-প্রদীপ' বা 'জ্ঞান-চৌভিশা' তাদ্রিক বোগ-রহস্থের কাব্য। কবি মহম্মদ থানও সপ্তদশ শতকের অভিন্নাত গোষ্ঠীর আর-এক কবি। তাঁর 'মুক্তাল হোসেন' নবীবংশের কথা হলেও আবার চট্টগ্রামের কথা, কবির নিজ বংশের কথাও তাতে আছে। পাঠযোগ্য কাব্য তা; লিথতে বসে কবিরা বাঙ্গা কবিতায় এখন আর হোঁচট থান না, তা স্পাই।

তা ছাড়া, हिन्दू পুরাণ-কাব্যাদির প্রভাবে মুসলমান ধর্মের কথা-কাহিনীও যে ঢালাই করা আরম্ভ হয়েছে, 'মুক্তাল হোলেন' তারও প্রমাণ। শেখ চাঁদের 'রম্বল বিজয়'ও তাই উল্লেখযোগ্য। অষ্টাদশ শতকে এ ধারাতেই 'নবীবংশ', 'জঙ্গলামা' প্রভৃতি আরও বহু গ্রন্থ রচিত হবে। শিলেটে, চট্টগ্রামে, উত্তরবঙ্গে, ও শেষে পশ্চিমবঙ্গে তথন তা স্থলভ হয়। কিন্তু শাহ মহমদ সগীরের বা কবি সাবিরিদ থানএর কাল স্থনিশ্চিত হলে হয়তো বাঙলার মুসলমান কবিদের মধ্যে তারাই কেউ প্রাচীনতম বলে গণ্য হবেন, কারণ তাঁদের ভাষার স্থানে স্থানে প্রাচীনতার লক্ষণ দেখা যায়। কবিদের আত্ম-পরিচয় থেকে কাল নির্ণয় করা সম্ভব নয়। সাবিরিদ থা অভিজাত গোষ্ঠীর সন্তান, বিশেষত মানবীয় প্রণয়-কাহিনীর ধারার কবি। কিছুটা সংস্কৃত জ্ঞানও তার ছিল, সেই আলম্বারিক-ঐতিহ্য তাঁর লেখায়ও স্থরক্ষিত। বিভাস্থন্দরের মুদলমান কবি—এবং ভারতচন্দ্রের পূর্বেকার বিভাস্থন্দরের কবি হিসাবে সাবিরিদ খান তাই বিশেষ স্মরণীয় হয়ে আছেন। শাহ মহম্মদ সগীরের 'ইউস্থফ জোলেথা'ও সেরূপ স্থন্দর প্রণয়-কাব্য। স্থলী ও অন্থরূপ ভাবধারায় অন্মপ্রাণিত হিন্দু ও মুদলমান কবিরা যেমন প্রণয়-গাথাকে অধ্যাত্ম রূপকে পরিণত করে গ্রন্থ লিখছেন, (কুতবনের 'মুগাবতী', জায়দীর 'পতুমাবত' প্রভৃতি 'অবধী' কাব্যের অহুকরণে) সাধারণ জনসমাজ তথন আরব্য উপকাস ও ইউস্ক্ছ-জোলেথা, লায়লা-মজমু, প্রভৃতি আরবী-ফারসি প্রণয়-গাথা, বা চন্দ্রমুখী নীলা, ভেলুয়া প্রভৃতি দেশীয় প্রণয়-গাথা নিয়ে যে আনন্দ লাভ কর্মছিলেন, তাতে সন্দেহ নেই। সপ্তদশ শতাদী শেষ হতে না হতেই তাই দেখতে পাই এরপ মানবীয় প্রণয়-গাথা-রচয়িতারও অভাব নেই।—অসার্থক হলেও এধারায় হিন্দুর তুলনায় মুসলমান লেথকই হংতো তথন বেশি পাব।

#### ত্বই শতাব্দীর দান

অর্থাৎ কাল পরিবর্তিত হচ্ছিল; — যত ধীরেই হোক্ সমাজের জীবন-যাত্রা ও চেতনা ক্রমেই পরিবর্তিত হয়। এমন কি, সপ্তদশ শতানীর শেষভাগে মোগল রাজত্ব যথন ভেঙে পড়ছে, অন্তদিকে তথনি বৃহত্তর সামাজিক পরিবর্তনেরও স্বচনা হচ্ছে। এতদিন পর্যন্ত বাঙালী সমাজের ভিত্তি ছিল স্বয়ং-সম্পূর্ণ বিচ্ছিন্ন পল্লী-সভ্যতা। কিন্তু পর্তু গীজ, ওলন্দান্ত, ইংরেজ, ফরাসি প্রভৃতি ফিরিকি বণিকদের আগমনে বাঙ্লা দেশে ব্যবসা-বাণিজ্যের প্রসার হচ্ছিল—আমদানি রপ্তানি বাডছিল, ভারতীয় পণাঞ্চাতের জন্ম বৈদেশিক 'বাজার' তৈরী হচ্ছিল; দেশেও গঞ্জ-হাট জেঁকে উঠছিল, বিদেশী বাণিজ্যের ফলে রৌপ্য মুদ্রার প্রচলন বুদ্ধি পাচ্ছিল;—আর মুদ্রাগত অর্থনীতির ( 'মানি ইকোনমি' ) সম্মুখে সামাজিক বিচ্ছিন্নতা ও সামস্ত-তান্ত্ৰিক স্থাণুত্ব বরাবর िटक थाकरण পारत ना, a रुष्टि मरक-रवाधा कथा। किन्न, वाडनात वावमा-বাণিজা, ধন-দৌলত তথন বিদেশী আগন্তুকদের বিষয় উৎপাদন করে, অথচ সামস্ত কাঠামোর মধ্যে দেশীয় বণিক-শ্রেণী তত শক্তিশালী হচ্ছে না, ক্রমবর্দ্ধিত বহিবাণিজ্য বরং চলে গেল ফিরিঙ্গি বণিকদের হাতে। যে বণিক মধ্যবিত্ত শ্রেণী বাঙালী জাতীয়তার মেরুদণ্ড হতে পারত, সামস্ত পীড়নে তারাই তুবল রইল। অন্তদিকে দেই শাসকদের শোষণে সাধারণ মাত্রমণ্ড দরিদ্র, উৎপীড়িত। যে বাঙালী মধ্যবিত্ত শ্রেণী নিঃসন্দেহে তথন কতকটা প্রতিষ্ঠিত হয়েছে তার। সামন্ততন্ত্রেরই উপজীবী-ঘথা, হিন্দু উচ্চবর্ণের ব্রাহ্মণ, বৈহু, কায়ন্ত; অর্থাৎ পণ্ডিত, গুরু, পুরোহিত, ঘটক, পাঠক, কবিরাজ, রাজপুরুষ, আমলা, কর্মচারী এবং বুত্তিজীবী (নবশাখ) নিম্ন মধ্যবিত্ত (দ্রষ্টব্য—তপনকুমার রায় চৌধুরীর Bengal under Akbar and Jahangir, এম ও ৬ৰ্চ অধ্যায় )। তারাই ছিল তথনো বাঙ্লা সাহিত্যের প্রধান অবলম্বন ; লেখক ও রসিক। মুসলমানরা সম্ভবত প্রধানত তুই বর্গে বিভক্ত হতেন—হয় আমীর, জায়গীরদার প্রভৃতি, নয় একেবারে শহরের কাফজীবী ও গ্রামের কৃষক। মধ্যযুগের মুসলমান সমাজে এই মধ্যবিত্তের অভাবেই কি বাঙ্লা সাহিত্যেও মুসলমানদের স্থান শৃত্য থাকছিল ? হিন্দু-নুগলমান নিমের অমজীবী, কৃষিজীবী ও বিত্তহীনরা অভাদের 'পাঁচালী'র বা কীর্তনের আসরের প্রান্তে স্থান পেত, তাতে আনন্দলাভ করত; কিন্তু এই নিম্নন্তরের অনেক উপভোগ্য জিনিস লোক-সঙ্গীত, লোক-গাথা, প্রভৃতি লিথিত হয়ে 'দাহিত্য' হয়ে ওঠেনি; কিছুটা মাত্র নানা ভাবে মঙ্গল-কাব্যে, প্রণয়-কাব্যে, গীতে ছড়ায় প্রবেশ করেছে।

বোড়শ ও সপ্তদশ শতকের পরে বাঙ্লা সাহিত্য আলাওল প্রভৃতি কবিদের কীর্তিতে জাতীয় সাহিত্যে পরিণত হ্বার স্থযোগ লাভ করছিল, কিন্তু সেই মহৎ সম্ভাবনা সম্বন্ধে বাঙালী সাহিত্য-স্রষ্টারা সচেতন হয়নি। কারণ, সমাজে সমাগত আর্থিক ও রাজনৈতিক পরিবর্তন সম্বন্ধে সচেতন কোনো শ্রেণী তথন

উদ্ভত হয়নি, সমাজে 'জাতীয় চেতনা'ও তাই জাগে নি। জীবন-যাত্রায় কিংবা মানসিক স্পষ্টতে কোনো ক্রমেই এর সঙ্গে ইউরোপীয় রিনাইগেন্সের তুলনা হয় না। কাজেই, 'বৈষ্ণব রিনাইদেন্স' কথাটি অমূলক ও কীর্তিহীন। বাঙ্লা সাহিত্য সপ্তদশ শতকের শেষেও প্রধানত সামস্ত-সমাজের উপজীবী অন্ত মধাবিত্তদের হাতেই পুষ্ট হতে লাগল—ধর্মের প্রেরণা ও ধর্মের খোলস আলগা হলেও তা খদে গেল না, প্রণয়-গাথার মধ্য দিয়েও জগৎ ও জীবন সম্বন্ধে স্কুস্থ চেতনা তেমন ভাবে উন্মেষিত হল না, বুহত্তর রাজনৈতিক বিপর্ণয়ের সম্মুখেও বিরাট পৃথিবীর কোনো বুহৎ সমস্তা সম্বন্ধে পল্লী-পালিত বাঙালী সাহিত্যিক বা মনস্বীদের ঔৎস্কর জাগল না। বৈষ্ণব আন্দোলন তার রাগাত্মগা ভক্তি, লীলারস্-তত্ত্ব ও প্রচার-প্রবণতার জন্ম ষোড়শ ও সপ্তদশ শতাব্দীর বাঙ্ল। সাহিত্যকে সমুদ্ধ করেছে, তাতে সন্দেহ নেই। কিন্তু বৈষ্ণব ছাড়াও যে বাঙালী পণ্ডিত সমাজ ছিলেন তাঁরা বাঙলা সম্বন্ধে ছিলেন উদাসীন। নবদীপ, কোটালিপাড়া, বিক্রমপুর প্রভৃতি স্থপ্রসিদ্ধ কেন্দ্রের পণ্ডিতদের নাম বাঙ্লা সাহিত্যে নেই। বাঙালীর শ্রেষ্ঠ মনীযা তথন নব্যক্তায়ের চর্চায়, স্মৃতি ব্যাকরণ দর্শনের অনুশীলনে সম্ভুষ্ট, বাঙ্জা সাহিত্য সম্বন্ধে তারা নিশ্চেতন। ত্বই একজন বৈষ্ণব পণ্ডিতকে বাদ मिल এই कालात वाঙ्ना-लाथकामत माधा मार्गनिक तारे, मनश्री तारे, वृद्धिवामी নেই। বাঙ্লা গছও তাই তখন জন্মাতে পারল না—বৈষ্ণব কড়চা ও নিবন্ধের ভাঙাভাঙা কথা, কোচবিহার রাজাদের পত্র, এবং দোম আন্তোনিওর 'ব্রাহ্মণ রোমানু কাথলিক সংবাদ' থেকে তার নিদর্শন পাই এবং বুঝি—বাঙ্লা গত সাহিত্যের জন্মের এথনো বহু দেরি। বুদ্ধিজীবীরই গতকে পরিপোষণ করার কথা, তাঁরা তথন সংস্কৃতের ভক্ত। অপর দিকে সাধনার জগতে যোড়শ সপ্তদশ শতাব্দী বাঙালী তন্ত্রাচার্ধদেরও গৌরবের যুগ;—বাঙ্লা সাহিত্যে তাঁদের চিহ্নও প্রায় নেই; যা আছে তা সহজিয়া যোগতন্ত্রের।

এই সীমাবদ্ধতার কথা মনে করলে অবশ্য যোড়ণ ও সপ্তদণ শতান্দীর বাঙ্লা সাহিত্য নিয়ে উচ্ছুসিত হওয়া আর সাজে না, চৈতন্ত-পর্বের এই 'গৌরব যুগ' নিয়েও গর্ব করা সম্ভব হয় না। কিন্তু স্বীকার করতে হবে তার মূল লক্ষ্য যে সাংস্কৃতিক প্রতিরোধ তা সিদ্ধ হয়েছিল; বিজেতার (আরবী-ফারসি) সংস্কৃতির নিকট বিজিত (সংস্কৃত ও বাঙ্লা) সংস্কৃতি পাঁচণত বংসরেও হার মানে নি। অবশ্য প্রধানত তার একটা কারণ—মূলত আরবী-ফারসি-বাহিত বিজেত্ব

সংস্কৃতিও ছিল সামস্ত-বর্ণের সংস্কৃতি; এবং সংস্কৃত-বাঙ্লা বাহিত দেশীয় সংস্কৃতিও ছিল সামস্ত-যুগের সংস্কৃতি, তুই'ই মধ্যযুগীয় চিন্তা ও চেতনার মধ্যে সীমাবদ্ধ। এই তুই সংস্কৃতির মধ্যে তুলনার মোটের উপর সংস্কৃতের ভাগুর নানাদিকে যত সমৃদ্ধ ছিল, ফারসি সংস্কৃতি সর্বদিকে তত সমৃদ্ধ ছিল না। তাই তার সাধ্য হল না—ভারতীয় বাঙালী সংস্কৃতিকে উৎথাত করে। প্রবলতর ভারতীয় সংস্কৃতি তাই আত্মরক্ষা করতে পারল, এবং পরে আরবী-ফারসি বিষয়বস্তকেও আত্মসাৎ করবার মত যোগ্যতা অর্জন করলে। তা ছাড়া, সাহিত্য হিসাবে চৈতত্যপর্বের বাঙ্লা সাহিত্যকে অত্যাত্ম বহু ভাষার সমসাময়িক সাহিত্যের সঙ্গে তুলনা করলেও আবার আশ্বন্ত হতে পারি—এই মধ্যযুগীয় বায়ুমগুলেও বাঙালী সাহিত্য-প্রতিভা নিস্কন্ধ থাকে নি, এবং এমন কিছু কিছু স্কৃত্বিও তার আছে যা বিশ্ব-সাহিত্যে অগ্রাহ্ম নয়; এমন ক্ষেত্রও প্রস্তুত হয়েছিল—যা 'আবাদ করলে ফলত সোনা।'

## সপ্তম পরিচ্ছেদ

### মধ্যযুগঃ নবাবী আমল

(খ্রীঃ ১৭০০—খ্রীঃ ১৮০০.)

নিবাবী আমল' বলতে মোটাম্টি অষ্টাদশ শতককেই আমরা এথানে ধরে নিচ্ছি। রাজ্ঞা-রাজ্যের ইতিহাসের দিক থেকে তা নিশ্চয়ই ভূল। কারণ, সে গণনায় নবাবী আমল মাত্র পঞ্চাশ বংসরই স্থায়ী হয়েছিল, এঃ: ১৭০৭ থেকে এঃ: ১৭০৭। সম্রাট আওরঙ্গজেবের মৃত্যু হয় এঃ: ১৭০৭ অব্দে; তার পূর্বে বাঙ্লার নবাবদের স্বত্তম্ব শাসনের কল্লনাও কেউ করতে পারে নি। আর, ১৭৫৭ এটিনে পলাশীর পরে মীরজাফর নামেই হয়েছিল নবাব। নবাবী শাসনের পরিবর্তে এঃ: ১৭৫৭ থেকে 'ইংরাজ রাজত্বের' আরম্ভ হয়। কিন্তু তা শুধু পূর্বেকার মতো রাজা বা রাজবংশের পরিবর্তন নয়, বিদেশীয় এক বণিক-শক্তির রাজ্যলাভ। "এশিয়ার ইতিহাসের প্রথম সামাজিক বিপ্লবের" স্ত্রপাত হল সেই রাজনৈতিক পরিবর্তন—এতকাল যা ঘটে নি এবার তা ঘটবে; ভারতের যুগ্-যুগ-স্থায়ী

বিচ্ছিন্ন, স্বয়ং-সম্পূর্ণ পদ্ধী-সমান্ধ (Village Community) ও পদ্ধী-সভাতা এই বণিক-সভাতার আক্রমণে ভাঙ্তে আরম্ভ করবে। এই হিসাবে ভারতীয় সমান্ধের পর্ববিভাগে একটা সাধারণ ছেদ খ্রীঃ ১৭৫৭; সাহিত্যেও প্রায় সে-সময়ে ভারতচন্দ্রের মৃত্যুর সঙ্গে (খ্রীঃ ১৭৬০-৬১ অবে ) একটা পর্বশেষ বলা যেতে পারে। কিন্তু তার পরে আর একটা যুগ-সন্ধিকাল আসে। প্রায় পঞ্চাশ বংসর কাল সমান্ধ-জীবনে নৃতন কিছু প্রতিষ্ঠিত হতে পারে নি। অন্ততঃ উনবিংশ শতকে না পৌছতে নৃতন কালের প্রারম্ভ নিশ্চিত হয় না। এই সন্ধিকালের সাহিত্যেও তাই নবাবী আমলের জের টানা চলে অনেকদিন, এমন কি উনবিংশ শতকের প্রথমার্যেও তা শেষ হয় নি। তথাপি খ্রীঃ ১৮০০ অবে ফোর্ট উইলিয়ম কলেজের প্রতিষ্ঠায় এবং মৃত্যাযুদ্ধের সহায়তায় উনিশ শতকের নৃতন সাহিত্য-প্রয়ালের উদ্বোধন হয়—যদিও সেই নৃতন সাহিত্য জন্ম নেয় আসলে উনিশ শতকের বিতীয়ার্ধে। এসব কারণেই গোটা অষ্টাদশ শতককে মোটামুটি 'নবাবী আমল' বলে ধরা স্ববিধাজনক। তারপর 'আধুনিক যুগ', তার বিভিন্ন পর্ব।

#### রাজনৈতিক বিপর্যয়

সপ্তদশ শতান্দীর শেষ দিকেই মোগল সাম্রাজ্যের ক্ষয়-লক্ষণ দেখা দিয়েছিল। দাকিণাত্যের যুদ্ধে আওরঙ্গজেবের রাজকোষ শৃত্য; তাঁর প্রধান ভরসা তথন মুশিদ কুলী থাঁর কর্মদক্ষতা ও বাঙ্লার রাজস্ব। মুশিদ কুলী থাঁ বাঙ্লায় দেওয়ান হয়ে আসেন খ্রীঃ ১৭০০ অব্দে, তথন শাহ্জাদা আজীম-উদ্দীন বাঙ্লার স্থবাদার (খ্রীঃ ১৬৯৭-খ্রীঃ ১৭১২)। মুশিদ কুলী থাঁ কাগজে-পত্রে স্থবাদার নিযুক্ত হন খ্রীঃ ১৭১০ অবদ। মাঝে তৃ বৎসর (খ্রীঃ ১৭০৮-১৭০৯) তাঁকে অক্তর্র বদলি করাও হয়েছিল। কিন্তু সে তু' বৎসরের পরে যেদিন মুর্শিদ কুলী থাঁ বাঙ্লায় ফিরে আসেন সেদিন থেকে তাঁর মৃত্যু পর্যন্ত (খ্রীঃ ১৭১৭) তিনিই প্রকৃত পক্ষে বাঙ্লার রাজকার্য নির্বাহ করেছেন। দিল্লীর ভয়্যোন্মুথ মোগল তথ্ত যেই অধিকার করুক, বাঙ্লা দেশের শাসন ব্যবস্থা মুশিদ কুলী থাঁর বিচক্ষণ কঠিন হস্তেই থাকে; দিল্লীর ভাগ্যবিপর্যয় তথ্য হয়, তথন দাক্ষিণাত্য, অযোধ্যা প্রভৃত্তির মত বাঙ্লাও প্রায় স্বতন্ত্র রাজ্য হয়ে উঠেছে, মুর্শিদ কুলী থাঁ নামে না হলেও কার্যন্তঃ 'বাঙ্লার নবাব'।

মূর্শিদ কুলী থার পরে স্থবাদার হয় তাঁর উচ্ছুমাল জামাতা স্থলাউদ্দৌলা ( খ্রী: ১৭১৭-খ্রী: ১৭৩৯ ); তারপরে স্থজাউন্দোলার চরিত্রহীন পুত্র সরফরাজ থাঁ ( এঃ: ১৭০৯-৪০ )। অচিরেই আলীবর্দী থা তাঁকে নিহত করে বাঙ্লার নবাব হয়ে বসলেন ( খ্রী: ১৭৪০-১৭৫৬ )। আলীবর্দীর বুদ্ধি ও কর্মোগুম সত্ত্বেও পশ্চিম বাঙ্লা 'বর্গীর উপদ্রবে' তথন ছার্থার হয়, আলীবর্দী শেষ পর্যস্ত ওড়িয়া প্রদেশ মরাঠাদের ছেড়ে দিয়ে ভাদের তুষ্ট করেন। অক্তদিকে ফিরিকি বণিকদের মধ্যে পতু গীজ ও ওলন্দাজরা নিন্তেজ; ফরাসীদের বাধা দান সত্ত্ত ইংরেজ তথন প্রচণ্ড ক্ষমতাশালী হয়ে উঠেছে। কারণ, ইউরোপে তার বলিক-শ্রেণীই মধ্যযুগের অবসান ঘটিয়ে প্রথম আধুনিক যুগের কর্ণধার হয়; রাষ্ট্রে প্রথম ক্ষমতা লাভ করে, জাতীয় রাষ্ট্র (নেশন ষ্টেট্) গঠন করে; গণতন্ত্র, ব্যক্তি স্বাধীনতা ও আইনের শাসন (Rule of Law) প্রতিষ্ঠিত করে (এ: ১৬৮৮)। চতুর্দিকের এই ঘনায়িত বিপদের মধ্যে অর্বাচীন যুবক দিরাজউদ্দৌলার (খা: ১৭৫৬-খা: ১৭৫৭) রাজ্যরক্ষার মতো শক্তি বা সহায় কিছুই ছিল না। আলীবর্দী থার দুষ্টাস্ত অমুসরণ করে মীরজাফরও তাই সিরাজের স্থলে নবাব হতে চাইল, এবং হল 'ক্লাইবের গর্দভ' ( এ: ১৭৫৭-১৭৬০ )। মীরকাশেমও বর্ধমান, মেদিনীপুর ও চট্টগ্রামের রাজম্ব ইংরেজ-বণিকদের লিখে দিয়েই মীরজাফরের স্থলে নবাব হয়; তারপর নবাবীশাসনের পুনরুদ্ধারের চেষ্টা করতে গিয়ে সবংশেই সে ধ্বংস হয় (১৭৬০-১৭৬৪)। এর পরে ১৭৬৫তে সমাট শাহ আলমের হাত থেকে দেওয়ানী লাভ করলে 'কোম্পানি'। 'কোম্পানির আমল' যে আরম্ভ হয়েছে, নবাবী আমল যে নেই, সেই আট বংসরে তা পরিষার হয়ে গিয়েছে। একদিকে তারপর ক্লাইব-হেষ্টিংসের রাজকোষ লুঠন, দেশ-শোষণ, অত্যাচার, উৎপীড়ন, মন্বস্তর, ছোটখাটো বিদ্রোহ ও অরাজকতা, অক্তদিকে ইংরেজের রাদ্যবিস্তার, শোষণের স্বার্থে শাসন-সংগঠন, শৃঙ্খলা-প্রতিষ্ঠা, কর্ণোঘালিসের চিরস্থায়ী বন্দোবস্ত ( খ্রী: ১৭৯৩), জমিদারীতন্ত্র ও নৃতন মধাবিত্ত শ্রেণীর উদ্ভব:-এইরুপে হাজার ছই-আড়াই বংসরের মন্দ-গতি সমান্ধ-ব্যবস্থার ভিত্তি-ক্ষয় আরম্ভ হয়, এদেশেও মধ্যযুগের অবসান হতে থাকে। রাজপ্রশাদজীবী ভাগ্যাছেষীরা ফারসির মতো ইংরেজি শিখতেও উত্যোগী হচ্ছিল; খ্রী: ১৮০০ অব্দের দিকে এ বোধ রামমোহনের মতো বৃদ্ধিমান বাঙালীদের মনেও না জন্মে আর উপায় ছিল না---

ইংরেজ রাজ্বত্বে এক নৃতন সমাজের ও সংস্কৃতির সঙ্গে তাঁদের পরিচয় করতে হবে।

#### সামাজিক পরিবেশ

জমিদারের উৎপত্তি: অষ্টাদশ শতকের এই রাজনৈতিক বিপর্যয়ের সঙ্গে সামাজিক উত্থান-পতনও কিছুকিছু ঘটছিল। অষ্টাদশ শতকের প্রারম্ভেই মুর্শিদ কুলী খার রাজ্স্ব-ব্যবস্থা প্রবর্ত্তিত হয়। অবসন্ন মোগল সামাজ্যের শুন্ত কোষাগারে মুর্শিদ কুলী থাঁ বাঙ লার রাজন্ব নিয়মিত যুগিয়েছেন—নির্মম কঠিনভাবে পুরাতন জায়গীরদার জমিদারদের উৎপীড়ন করে। তারা অনেকেই ছিল অপদার্থ, বংশামূক্রমে বিলাস-বাসনে মগ্ন। বাকী থাজনার দায়ে মুর্শিদ কুলী থা তাদের জায়গীর বন্ধ করে জমি 'থালসা' বা থাস করে নিলেন; জায়গীরদারদের ওড়িয়ার অনাবাদী জমি 'ইজারা' দিলেন আবাদ করবার জন্ম; কিংবা দিলেন তাদের নানকার জমি, বনকর জলকরের স্বস্ত। তারা অধিকাংশই ছিল মুসলমান আমীর খানদান, সেই মুসলমান থানদানীদের তাই তথন পতন শুরু হল। পুরাতন ও অপদার্থ হিন্দু অভিজাতদের উপর যে উংপীড়ন হত ত। আরও ক্রুর ;—তাদের উপর 'বৈকুঠবাস' বা পুরীষকুতে স্নান, ঠাণ্ডা-গারদ, এবং ধর্মান্তর গ্রহণেরও আদেশ হত। মুর্শিদকুলী থাঁর বিতীয় ব্যবস্থা হল 'মাল জামিনি'—অর্থাৎ ইজারাদারদের থেকে জামিন নিয়ে চড়া রাজস্বের শর্তে জায়গীর ইজারা দেওয়া। প্রকৃতপক্ষে এ ব্যবস্থাই কোম্পানিও দেওয়ানী পেয়ে ( খ্রী: ১৭৬৫ ) বহাল রাখে। মূর্শিদ কুলী থাঁ এরপ ইজারা বেশি দিয়েছিলেন তাঁর অধীনের থাজনা ও হিসাবে-দক্ষ হিন্দু-কর্মচারীদের-এরাই তাই পরে বাঙ্লার জমিদার হন কর্ণোয়ালিদের রূপায়। অবশ্য খ্রী: ১৭১০এর পরে বাঙালী হিন্দু কর্মচারীরা আরও বড় স্থযোগ লাভ করেছিল। দিল্লীর সমাট হুর্বল, পশ্চিম থেকে তাই রাজকর্মচারী না এনে মুর্শিদ কুলী था। বিশ্বন্ত ও চতুর বাঙালী ব্রাহ্মণ, বৈছ, কায়স্থদেরই দেওয়ানী ও কামুনগোর কাজে নিযুক্ত করলেন;—তথন তারাও ফার্সিনবীশ,—তারাও অনেকে আবার জমি ইজারা নিয়ে ক্রমে 'জমিদার' হয়ে বসল। তারপর অবশ্য কোম্পানির व्याभाग । निश्रामरे क्रारेव-१रहिशामत भूनगी-१ अश्रानता अभिकात राव। কিন্তু কথা এই যে, মূর্নিদ কুলী থার শর্ত মতো থাজনা আদায় করতে এই নতুন ইজারাদাররা বাঙ্লার চাষীদের যে কি ভাবে পীড়ন করত, তা আর বলা

অসম্ভব। সে লুঠনে মণিরত্নজহরতে মুর্শিদাবাদের রাজকোষ ভরে ওঠে,
—তা'ই ক্লাইব-হেষ্টিংস পরে বিলাতে চালান দেয়। যাই হোক্, এই চতুর
দেওয়ান-কান্থনগোরাই হলেন আধুনিক বাঙ্লার সম্ভ্রাম্ভ জমিদারবংশের
প্রতিষ্ঠাতা—যথা, সেলবর্ষের শ্রীকৃষ্ণ হালদার, ময়মনসিংহ-মুক্তাগাছার শ্রীকৃষ্ণ
আচার্য চৌধুরী, নাটোরের রঘুনন্দন, ইত্যাদি, ইত্যাদি। ( দ্রষ্টব্য, ইংরাজিতে
লেখা 'বাঙলার ইতিহাদ', ২য় খণ্ড, পৃ: ৪০৮-৪১৬)।

ফারসি-নবীশ এগব নৃতন 'রায়-ই-রায়ান্'দের উৎপত্তিতে এবং পুরাতন রাজাজমিদারদের বিলোপে সাহিত্য-সংস্কৃতির পুরাতন আগর যত সহজে ভেঙে যায়,
নৃতন আগর তত তাড়াতাড়ি গড়ে ওঠে না। যথন তা গড়ে ওঠে তথন
'নবাবী আমলের' মেজাজই তাতে দেখা দেয়; আদর বাড়ে আড়ছরের, বচনচাতুর্যের, পোষাকি-পনার। কৃষ্ণচন্দ্রের সভার সঙ্গে রোগাঙ্গের রাজ্যভার তুলনা
করলেই এ কথা বোঝা যায়। যে আধ্যাত্মিক আগ্রহ ও স্কন্থ মানব-চেতনা
আরবী-ফারসি থেকে দৌলতকাজী-আলাওলের মধ্যে দেখা গিয়েছিল তার
পারিবর্তে দেখা দিল প্রাণহীন, আহ্বাহীন অবক্ষয়ের লক্ষণ।

পলাশীর প্রেক্ষাপট ঃ রাজনৈতিক ও সামাজিক যে অধঃপতন অষ্টাদশ শতকের প্রথম থেকেই প্রত্যক্ষ হয়, তার বীজ ছিল আসলে সমাজের গভীরতর তলদেশে। আকবর-জাহালীরের ভূমি-ব্যবস্থায় সামস্তবর্গের ক্ষমতা থর্ব করে কেন্দ্রীয় রাজ-সরকার প্রবল শক্তি ও প্রতাপ অর্জন করেছিল। তারপরে সামস্তব্রের অবসানই ছিল অনিবার্য,—ফিরিফি বণিক সেই পরবর্তী যুগের ঘোষণাপত্র নিয়েই ভারতবর্গের হারে উপস্থিত হয়েছিল। কিন্তু ভারতীয় সমাজ তা পাঠ করতে অক্ষম, সে বিপ্লব সাধন করবার মত শক্তি সমাজে জন্মে নি। সামস্ত শক্তির বাধায় বণিক শক্তি তুর্বলই থেকে গিয়েছে। জগৎশেঠ উমিটাদ প্রভৃতি অবাঙালী বণিকেরা দেশের বণিকশক্তির মুখপাত্র হয়ে বিদেশীয় বণিকশক্তির বিরুদ্ধে দাঁড়ায় নি;—সিরাজউদ্দোলাকে বিতাড়িত করে তারা দেশে বণিক যুগ প্রতিষ্ঠিত করবার কথা কল্পনা করেছিল, এরূপ মনে হয় না। সামস্ততন্ত্রের মধ্যে পচতে পচতে ভারতীয় সামস্ত-সমাজ এক হিসাবে অসহায় ভাবেই বণিক-রাজের নিকট আত্ম-সমর্থণ করলে। নইলে মাত্র একটি যুদ্ধে—যাতে কোম্পানীর পক্ষে ১৬ জন সিপাই ও ১০ জন গোরা সৈনিক মাত্র নিহত হয়, আহত হয় সর্বশুর ৭২ জন, এবং নবাব পক্ষে নিহত হয় প্রায় ৫০০ দিপাই, আহত হয় আরও

৫০০, এই সামান্ত যুদ্ধে,—এত বড় একটা জাতি বা দেশ—হবা বাঙ্লা ও বিহার—কথনো বিদেশী শাসন স্বীকার করে নিত না,—যুদ্ধ হত এক জীবনকাল ধরে, প্রাণ দিত দেশের হাজার হাজার মাহ্ময়। কিন্তু সে প্রশ্নই এক্লেরে ওঠে নি। কারণ, 'দেশ' বল্তে বা 'জাতি' (নেশন) বল্তে আমরা এখন যা ব্ঝি, সামস্ক-যুগে তার ধারণাও জয়ে না। বাঙ্লার মাহ্মম জানত—বাঙ্লা দেশ নবাবের 'রাজ্য',—দেশের উপর জনসাধারণের দাবী নেই। ইজারাদরদের অত্যাচারে তারা জর্জরিত হচ্ছিল। বর্গীর হালামায় তাদের প্রাণ অতিষ্ঠ হয়েছে। কাজেই বাঙ্লাদেশ পরাধীন হল, এই বেদনা কেউ তেমন তীব্রভাবে অহ্বত্বও করতে পারে নি। তারা ব্রেছে—সিরাজউদ্দোলার রাজ্য গেল, 'কোম্পানি' দে রাজ্য লাভ করল।

এমনকি, বিদেশীয় বলেও ইংরেজদের বিরুদ্ধে যে বিশেষ বিক্ষোভ জনসাধারণের ছিল তা নয়। প্রীষ্টান ও বিধর্মী বলে অবশ্য আপত্তি ছিল, বিদেশী বলে নয়। কারণ, বাঙালী জনসাধারণ তো বরাবরই দেখেছে—নবাবরা কেউ তাদের স্থানেশীয় ছিল না, তারা বাঙালী ছিল না। মোগল শাসন-কালে দিল্লী থেকেই প্রধানপ্রধান শাসকেরা প্রেরিত হত;—অনেকেই তারা ভারতীয়ও নয়, পারসিক, আরবীয়, আফগানী, তুর্ক ভাগ্যাঘেষী। এই অষ্টাদশ শতকে বাঙ্লার মসনদ বারা অধিকার করেছিলেন, তাঁরাও সে হিসাবে কেউ বাঙালী নন। মুর্শিদ কুলী থানিজে জ্বাছেলেন ভারতের ব্রাহ্মণ কুলে; কিন্তু লালিত-পালিত হন পারসিক প্রভ্রুর আপ্রায়ে শি'য়া মুসলমান-রূপে পারস্থে। ফারসি ভাষা, সাহিত্য, সংস্কৃতিতেই তিনি মাহ্ম্যক কিন্তু থাক, ভারতীয় সংস্কৃতির প্রতিও তাঁর কোনো দরদ ছিল না। তাঁর জামাতা স্থজাউদ্দোলা আফ্ সার পূর্ক বংশীয়। আলীবর্দী থাঁও আরব-তুর্ক বংশীয় দরিক্র ভাগ্যাছেষী। মীরজাফর—সেও ভারতবর্ষে এসেছিল ভাগ্যাছেষী রূপে। এই নবাবেরা কেউ হোসেন শাহ্ হুসরং শাহের মত বাঙালী শাসক হন নি,—মোগল শাসন-ব্যবহায় তা আরু সম্ভবই হত না।

কারসি প্রভাবের বিস্তার: মোগল শাসনে দেওয়ান, বক্সী প্রভৃতি বড় কর্মচারীরা দিলী থেকে প্রেরিত হত। কেউ তারা দীর্ঘকাল বাঙ্লায় বসবাস করত না। যারা জায়গীর, মনসব পেয়ে এখানে বসবাস করত তারাও দিল্লীর কেতা ছাড়তে চাইত না; ফারসি সংস্কৃতি ও ফারসি সাহিত্য ছেড়ে যদি প্রয়োজনে কচিং কিছু তারা চর্চা করত তাহছে হৈন্দ্বী বা উর্ত্ব। অর্থাৎ এই

অভিজাতবর্গ ছিল ফারসি সাহিত্যে মশগুল। তথু মুসলমান রাজপুরুষ নয়, মোগল রাজ্যের কর্মচারী বা ঠিকাদার রূপে উত্তর-পশ্চিমাঞ্চল থেকে তু'শত বংশর ধরে হিন্দু ক্ষেত্রী ও লালা প্রভৃতি ভারতীয়রা বরাবর আসছিল বাঙ্লায়। মুর্শিদাবাদ ও কলকাতার বড়বাজারে তারা কম বাদ করত না। কিন্তু তারাও এই ফারদি-কেতা ও হৈন্দবী ভাষা নিয়েই তথন চলত। বাঙ্গা দেশেও যেসব বাহ্মণ বৈষ্ঠ, মধ্যবিত্ত কায়স্থ প্রভৃতি, পাঠান আমলের মতো, এই মোগল-শাসনে রাজকার্বে স্থান লাভ করে তারাও ফারসি, আরবী এবং 'যাবনী-মিশাল' হৈন্দবী বা উর্ত্ত ( ভারতচন্দ্র প্রভৃতির মতো ) দোরন্ত হত। ( স্রষ্টব্য, ইংরেজিতে লেখা 'বাঙ্লার ইভিহাস', ২য় খণ্ড, পুঃ ২২০ )। তবে এঁরা দেশের নিকটতর, তাই এঁরা বাঙ্গা ঐতিহের একেবারে বাইরে যেতে পারেন নি। মোগল আমলের সম্ভান্ত গোষ্ঠীর এরপ স্থদীর্ঘ কালের প্রভাবে হিন্দু-মুসলমান বাঙালী উচ্চবর্গ বাইরের জীবন-যাত্রায় একট একট করে দরবারী আদব-কায়দা অমুসরণ করতে আরম্ভ করে। অষ্টাদশ শতকে দেখি--বাঙালীর পোষাকে-পরিচ্চদে, কথায়-বার্তায়, ভাবনায়-ধারণায় একটা দরবারী আডম্বর ও ফারুসি পালিশ জমেছে,—ফলে ফারুসি-আরবী বিষয়বস্তু ( Matter of Perso-Arbic World ) বাঙালীর আপনার হয়ে উঠছে। ভারতীয় ফারদি-সংস্কৃতিকে আশ্রয় করে সেই স্তত্তে শাসকবর্গের মধ্যে হিন্দু-মুসলমান সাংস্কৃতিক বিভেদও কমে এসেছে।

অবশ্য, এ ঐক্য সামাজিক হিসাবে হচ্ছে ক্ষয়িষ্ণু সভ্যতার ঐক্য ;—প্রাণহীন, আড়ম্বর-সর্বন্ধ, বিলাসী এবং কতকাংশে নীতিবোধ-বিবর্জিত। ছাটাদশ শতান্ধীতে এই ক্ষয় প্রকট হল—তা রোধ করতে চেটা করবে, দেশে এমন সামাজিক শক্তি কোথাও নেই ;—'নবাবী' আমল এই ক্ষয়েরই শেষপাদ। লক্ষ্য করবার মতো,—সেদিনের ভারতস্থ ইংরেজও এই ফুর্নীতি ও বিলাস-আড়ম্বরে সমজাবে যোগ দিয়েছিল, তাই স্বদেশে তাদেরও নাম হয়েছিল 'নাবুব'।

'নাবুবী'-আমল নবাবের পরে কোম্পানি যথন ক্ষমতা লাভ করলে তথন ইংরেজ 'বণিক-সভ্যতা' এদেশে ইংরেজরা প্রবর্তন করে নি, এই সামাজিক অবক্ষরও তাই ক্ষম হয়নি। বরং সেদিনের ইংরেজ ব্যক্তিগতভাবে ও শাসক-গোটীরপেও ('কোম্পানি' হিসাবে) প্রচলিত তুর্নীতি ও বিলাস-ব্যসন বাড়িয়ে চলেছে। কোম্পানির নামে বিনা ভঙ্কে বাণিজ্য করা, দেশীয় বণিক ও কারিগরদের শুঠ করা ও ধ্বংস করা—এতো নবাবী আমলেই ছিল তাদের

পেশা। পলাশীর পরে তাতে ইংরেজ বণিকদের কোনো বাধাই রইল না। বরং মীরজাফর-মীরকাশেমদের নবাব বানিয়ে উৎকোচ ও উপঢৌকন লাভের আর একটা স্থবর্ণ স্থযোগ এল। বারাণসীর চৈতিসিং, অযোধ্যার বেগমরাও তাই নিস্তার পেল না (এ: ১৭৭৮-১৭৮২)। ক্লাইব, হেষ্টিংস, প্রভৃতি প্রধানরা বিলাতে ফিরে যান অপরিমিত ঐশ্বর্যের অধিকারী হয়ে। শুধু তাই নয়, এই লুগনে, আড়মরে ও নীতিহীন বিলাস-বাসনে অভ্যস্ত কোম্পানির সাহেবদের বিলাতের লোকে ইংরেজ বলেই মান্ত না, —তার। যে 'নাবুব'। মৃশিদকুলী থার ইজারাদাররা বাঙ্লার সাধারণ প্রজা-রায়তকে শোষণ করতে কিছুই বাকী রাথেনি, তা দেখেছি। তারপরে বর্গীরা পশ্চিম বাঙ্লার উচ্চ নীচ সকলকে লুঠ করে আসগ্রন্থ করেছিল। কোম্পানিও শাসন হাতে নিতে না নিতেই শোষণের ও লুঠনের মাত্রা যে হারে বাড়াল তা ওনলে মূর্নিদকুলী খাও চমংকৃত হতেন। দেওয়ানী যে বংসর কোম্পানি নিজের হাতে নিলে সেই খ্রী: ১৭৬৫-৬৬ অব্দে ভূমি-রাজম্ব ছিল ১,৪৭০ হাজার পাউত্ত,—তার পরে ইজারা নিলাম বাড়তেই থাকে। ছিয়াত্তরের মন্বস্তরের বংসরেও তা কিছুমাত্র বাকী পড়েনি, এই ছিল হেষ্টিংসের গর্ব। তার পর বংসর ঞী: ১৭৭১-৭২এ সে রাজম্ব হয়েছিল ২,৩৪১ হাজার পাউণ্ড; চার বংসর পর থাঃ ১৭৭৫-৭৬এ তা উঠল ২,৮১৮ হাজার পাউণ্ডে; আর, থ্রাঃ ১৭৯৩তে কর্ণোয়ালিস রাজস্ব একটু কম হারে ধরে তা স্থির করে ফেললেন ৩,৪০০ হাজার পাউত্তে। আশার্ষ নয় যে, খ্রী: ১৭৭০ যে মন্বস্তর হল তাতে দেশের এক-তৃতীয়াংশ মান্ত্র মরল, লোকের পরিত্যক্ত বসতি জন্মলে পরিণ্ড হল।

ভূমি-রাজয় ও ব্যক্তিগত লুঠ বা রাজকোষ-লুগ্ঠন তো ছিলই, দেশের ব্যবসাবাণিজ্যও কোম্পানি দেশের মায়্র্যের হাত থেকে কেড়ে নিয়ে যায়। তাই গবর্ণর ভেরলেই-এর ম্থে শুনি ঝী: ১৭৬৬-৬৮ ছই বংসরে বিলাতের থেকে আমদানীর পরিমাণ ছিল ৬২৪৩৭৫ পাউণ্ডের, আর বিলাতে রপ্তানীর দাম ৬৩১১২৫০ পাউগু; এর মধ্যে মুর্শিদাবাদের রাজকোষের মণিম্ক্তার দামও আছে। কোম্পানির সাহেবদের ব্যবসামী-দৌরাস্ব্যো দেশের ব্যবসামী ও পাইকাররা আরও আগে থাকতেই ধংস হতে বসেছিল। এখন বিশিক শাসনে তাদের জীবনীলাভের সম্ভাবনাও আর রইল না। ক্রমে গোটা ভারতবর্ষই ইংরেজের 'প্রপনিবেশিক ব্যবস্থার' অধীন হল। এ দেশের আর্থিক শক্তি সংগঠনের

সম্ভাবনা তাই পলাশীর পরে আরও স্থান্ব হয়ে গেল, যথার্থ সামাজ্জিক বিপ্লব আরও তাই ব্যাহত হল ইংরেজ-শাসনে। অন্ত দিকে এই ভারত লুঠনের ঐশর্থেই ইংলণ্ডের ব্যান্ধ অব লগুন থেকে আরম্ভ করে প্রত্যেকটি বৃহৎ প্রতিষ্ঠানের ভাবী-সোভাগ্যের গোডা-পত্তন হয়;—ইংরেজ বণিকের ব্যবসা বাড়ে, বাণিজ্ঞা বাড়ে, কল-কার্থানার উপযোগী পুঁজি জমে উঠে ইংরেজের হাতে,—ভারতের অর্থে বিলিতী পুঁজিবাদের ভিত্তি স্থাপিত হয়ে যায় এইঃ অষ্টাদশ শতকের আগেই। অর্থাৎ পলাশীর পাপ-চক্রে আরপ্ত বাঙালী সমাজ বাঁধা পড়ে;—দেশে সমাজ-বিপ্লব সংঘটিত হল না বলে বিদেশী বণিক রাজা হল, আর বিদেশী বণিক রাজা হল, বলার বিদেশী বণিক রাজা হল, বার্থ্য সে ভাঙল, কিন্তু সমাজ-বিপ্লব কিছুতেই সার্থক হতে দিলে না।

কোম্পানির আমলের 'ঔপনিবেশিক ব্যবস্থায়' তাই কি ফল লাভ হল ? পুরনো অভিজাতরা নিংশেষ হল, তাদের সহযোগী পূর্বেকার মধ্যবিত্ত শ্রেণিও অনেকাংশে নিরাশ্রয় হল, দেশীয় ব্যবসায়ী বণিকরা আরও ত্র্বল হল, এবং কারিগর, চাষী ও প্রজা-সাধারণ উপদ্রবে, উৎপীড়নে, মহন্তরে আরও ত্র্বলশিপর হল। আর রক্ষা পেল কারা? রক্ষা পেল পূর্বযুগের কিছু কিছু চতুর ইজারাদার, কোম্পানির সহযোগী কিছু কিছু ব্যবসায়ী বেনিয়ান, সাহেবদের অহগ্রহ-জীবী দেওয়ান, মূন্সি, দালাল, মৃংস্থদি;—এবং এদেরই আশ্রিভ সহকারী উচ্চবর্ণের কিছু কিছু মধ্যবিত্ত ও নিয় মধ্যবিত্ত। কর্ণোয়ালিসের ভূমি-ব্যবস্থায় এদের একটা স্থায়ী এবং স্থাণু জীবিকা-ক্ষেত্ত মিলল, এরা মধ্যস্বস্থভাগী ও বেতনজীবী হয়ে কভকাংশে একটা সামাজিক শক্তিও হয়ে উঠতে পারল—উনবিংশ শতকে ভা দেখা যাবে।

কিন্তু মোটের উপর থাঃ ১৭৫৭ থেকে থাঃ ১৮০০ পর্যন্তও আমরা ইংরেজ্ব শাসন ও এদেশস্থ ইংরেজ চরিত্রের যে পরিচয় পাই তাতে কোম্পানির আমলের এই প্রথম ভাগ নবাবী আমলেরই জের। সেই একই সমাজ-চরিত্র—বা সামাজিক চরিত্রহীনতা—এ সময়েরও প্রধান লক্ষণ। অর্থাৎ নবাবরা গেল, 'নাব্ব'দের আমল চলল। সমস্ত অষ্টাদশ শতকের বাঙ্লা সাহিত্য এই সামাজিক অবক্ষরের প্রতিলিপিঃ মধ্যযুগ শেষ হয়েছে, কিন্তু আধুনিক যুগের পথ অবক্ষর; দেবতায় আহা নেই, কিন্তু মান্ত্রেই বা আহা কোথায়? বিষয়-বৃদ্ধির অভাব নেই, কিন্তু বাস্তব-বোধ কোথায়? পৌক্ষর কোথায়? উত্যোগ কোথায়? মহয়ত্ব কোথায়?

# অপ্তম পরিচ্ছেদ

# পুরাতনের অনুরত্তি

( খ্রীঃ ১৭০০—খ্রী: ১৮০০ )

সকল যুগেই যা যুগ-লক্ষণ, তার পাশেই থাকে পূর্যুগের প্রচলিত অনেক লক্ষণ এবং হয়তো যা আগামী যুগে পরিক্ট হবে তারও বীজ। আপাতদৃষ্টিতে অনেক সময়ে তাই ভাবী লক্ষণগুলি যেমন চোথেই পড়ে না, তেমনি অতীতের পলবিত বিস্তারকেই মনে হয় প্রধান। অষ্টাদশ শতক যথন আরম্ভ হচ্ছে তথনো তাই বৈশ্বব-সাহিত্য, মকল-কাব্য, পৌরাণিক অম্বাদ প্রভৃতি প্রচলিত গাহিত্য-রূপ প্রকাশতঃ প্রবলই ছিল, ছিল না তাতে প্রাণক্ষ্তি। অভ্যাস মতো অভ্যস্ত নিয়মে কবিরা যা লিখছিলেন বাহতঃ তা হয়তো ফেটিহীন, কিন্তু অন্তরে প্রায়ই দৈন্যগ্রস্ত।

#### বৈষ্ণব-সাহিত্যের ধারা

অষ্টাদশ শতকে মনে হয় বৈষ্ণব-সাহিত্যের ধারাও বাহতঃ সমভাবে প্রবহমান—পদাবলী লেখা হচ্ছে, জীবনী-কাব্য রচিত হচ্ছে, ক্লফ্-মঙ্গলের নৃতন কাব্যও প্রণীত হচ্ছে। বরং কোনো কোনো দিকে নৃতনত্বও দেখা বায়—বৈষ্ণব-কাব্য ও বৈষ্ণব-শাস্থের বঙ্গাহ্লাদ এ সময়ে বেশ বৃদ্ধি পায়, এবং গ্রীহটে বৈষ্ণব-সাহিত্যের একটি কেন্দ্র গড়ে ওঠে, বিষ্ণুপ্রের রাজ্যভা বৈষ্ণব-সাহিত্যের তথনো প্রধান পীঠস্থল হয়ে আছে। যোড়শ-সপ্তদশ শতকের বৈষ্ণব-সাহিত্যের কথা বলতে গিয়ে প্রয়োজন বোধে অষ্টাদশ শতকের এক্ষপ প্রধান প্রধান কাব্যের কথাও আমরা উল্লেখ করেছি—যাতে ধারাবাহিকতা স্পষ্ট হয় এজ্ঞ্য। পুনক্লমের ভয় থাকলেও ত্ব'এক ক্ষেত্রে এখনো সে সব গ্রন্থ ও লেথকদের কথা আলোচনা না করলে আরও ক্রটি ঘটবে।

জীবনী-কাব্য ঃ বৈষ্ণব-জীবনীকারদের মধ্যে পূর্বেই উল্লেখিত হয়েছে প্রেমদাদের নাম ও নরহরি চক্রবর্তীর নাম। প্রেমদাস নামেই পুরুষোন্তম মিশ্র সিদ্ধান্তবাসীশের পরিচয়, তাঁর কাব্যে যথারীতি নিজের কুলপরিচয়ও আছে। প্রেমদাস তথানি বৈক্ষব-জীবনীর রচয়িতা। তার মধ্যে 'চৈতগুচস্রোদয়কৌমূদী' (গ্রী: ১৭১২-১৩) মূল কাব্য নয়, কবিকর্ণপুরের সংস্কৃত নাটক 'চৈতগু-চস্রোদয়ে'র তা অমুবাদ, এবং সৌভাগ্যক্রমে স্থপাঠ্য অমুবাদ। তার পরবর্তী গ্রন্থ 'বংশীলিক্ষা' (গ্রী: ১৭১৬-১৭), চার উল্লাসে সমাপ্ত। কবির গুরুর পিতৃপুরুষ বংশীবদনকে (চট্ট) শ্রীচৈতগু তত্তকথা উপদেশ দিছেন, সেউপলক্ষে বংশীবদনের পুত্র-পৌল্রাদি, চৈতগুদেব, জাহ্নবী দেবী প্রভৃতির কথাও কিছু কিছু জানা যায়—চণ্ডীদাসের ভণিতায় সাধনাঘটিত পদও কিছু আছে। 'বসরাক্ষ'-সাধনার ধারার তত্ত্ব আছে এ গ্রন্থে,—মূল উদ্বেশ্য জীবনী-রচনা নয়।

নরহরি চক্রবর্তী বহু গ্রন্থের প্রণেতা। এ যুগের জীবনী-কাব্যের মধ্যে তিনি শ্রেষ্ঠ কবি। "তাঁর 'ভক্তি-রত্নাকর' বৈষ্ণব-ইতিহাসের বিশ্ব-কোষতৃলা।" 'নরোজ্ঞাবলাস' সে গ্রন্থের পরিশিষ্টস্থরূপ। কিন্তু নরহরির তৃতীয় জীবনী-গ্রন্থ 'শ্রীনিবাস-চরিত্র' পাওয়া যায় নি। তা ছাড়াও নরহরি চক্রবর্তী ('ঘনশ্রাম' নামে) অনেক পদ রচনা করেছেন, 'গীত-চন্দ্রোদয়' নামে পদ-সংকলন গ্রন্থেরও তিনি সংকলক, 'গৌর-চরিত্র চিন্তামণি' নামক গৌরাঙ্গ-পদাবলীরও সংগ্রাহক। ছন্দ বিষয়েও তিনি গ্রন্থ লিখেছিলেন। নরহরিরও নিজের কথায় তাঁর পরিচয় রয়েছে—বিশ্বনাথ চক্রবর্তীর শিস্তা জগন্নাথ ছিলেন তাঁর পিতা, আর তাঁদের বাড়ি ছিল গন্দার পূর্বতীরে সৈয়দাবাদের নিকটে (মূর্শিদাবাদ)। এই 'ভক্তি-রত্নাকর' অষ্ট্রাদশ শতকের বৈষ্ণব-সাহিত্যের শ্রেষ্ঠ গ্রন্থ, বৈষ্ণব-জীবনী ও বৈঞ্ব-কথার আকর।

আরও জীবনী গ্রন্থ আছে। তার মধ্যে উদ্ধবদাসের 'ব্রক্তমঙ্গলে' আগ্রহ জাগতে পারে, তাতে কবি লোচনদাসের কথা আছে বলে। লোচনদাস 'চৈতন্ত্র-মঙ্গলে'র চৈতন্ত্রলীলা, কৃষ্ণলীলা ও রাগাত্মিকা পদাবলীর কবি ও সাধক।

অষ্টাদশ শতাকীতে ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র চৈতত্ত-জীবনীও দিখিত হয়েছে; তার মধ্যে প্রীহট্টের কবিরা প্রীচৈতত্ত ও তাঁর জ্ঞাতিদের নিমে নিবন্ধ-কাব্য দিখতে উৎসাহী ছিলেন। তা ছাড়া কৃষ্ণ-মঙ্গল জাতীয় কাব্য-নিবন্ধ প্রভৃতিও সেখানে রচিত হয়েছে। নবনীদাসের 'জগন্মোহন ভাগবত' উল্লেখযোগ্য। মনে হয় লেখক সে অঞ্চলের স্ফৌভাবের দারাও প্রভাবিত হয়েছিলেন। বাঙালী বৈষ্ণব-সাধনায় ও সংস্কৃতিতে প্রীহট্টের স্থানটি বোঝা বায়—প্রীহট্টের স্ফৌ-ঐতিছ্ স্মরণে রাখলে। উন্বিংশ শতকেও প্রীহট্টে ভক্ত-জীবনী ও বৈষ্ণব নিবন্ধাদি লেখা হয়েছে।

কঞ্চনাস (বা লালদাস) নাভাজীর হিন্দী ব্রজভাথার 'ভক্তমাল' গ্রন্থের অন্তবাদ করেছিলেন অষ্টাদশ শতালীর শেষার্ধে; নৃতন কিছু কিছু ভক্ত-কাহিনীও কঞ্চনাস তাতে যোগ করেছেন। এ গ্রন্থ বাঙালী বৈষ্ণবেরা আদর করেন। জগন্নাথ দাসের 'ভক্ত-চরণামৃত' হিন্দী 'ভক্তমালেরই' উনবিংশ শতকের প্রথম দিককার অন্থবাদ, তাতেও নৃতন ভক্ত-কাহিনী যোগ করা হয়েছে। গতান্থগতিক ভাবে ভক্ত কাহিনী উনিশ কেন, বিংশ শতকেও রচিত হচ্ছে, তা বলাই বাহলা।

পদাবলী ঃ অটাদশ শতকের পদাবলী অজ্ঞ্র এবং অধিকাংশই অসহ। প্রাণহীন জীবনীও হয়তো পাঠ করা যায়; কারণ যে-যুগে গত নেই সে যুগে ছন্দোবদ্ধ করে অনেক নীরস কথাও বলতে হয়; কথাবস্তর মূল্য দিয়েই প্রধানতঃ সেরপ গ্রন্থের বিচার হয়। কিন্তু পদাবলীতে কাব্যগুণ না থাক্লে তা অসহ—ভাববস্তু ও আবেগ-ঐশ্বই পদাবলীর প্রাণ। তার অভাব ঘটলে তত্ত্ব দিয়ে ও ছন্দের কৌশলে তাকে বাঁচানো যায় না। অথচ অষ্টাদশ শতান্দীর অধিকাংশ পদই প্রাণহীন। এই শতান্দীর পদকর্তাদের মধ্যে প্রধান হলেন নরহরি (ঘনশ্রাম) চক্রবর্তী,—তিনি 'নদীয়া-নাগরী' ভাবের পদ রচয়িতা; নটবর দাস,—তাঁরই পদ 'ঘরের বাহিরে দণ্ডে শতবার তিলে তিলে আক্রে যায়' চণ্ডীদাসের নামে চলে; দীনবন্ধু দাস ('সংকীর্তনামৃত'-সংকলয়িতা), প্রভৃতি। কিন্তু শেষ দিককার পদকর্তা চন্দ্রশেষর-শশিশেধরের ও জগদানন্দের নাম আরও একটু বিশেষ কারণে স্মরণীয়।

কারণ, চন্দ্রশেথর-শশিশেথরের পদ এথনো কীর্তনে স্থপ্রচলিত। তার একটা কারণ তার চটুল ছন্দ, আর শব্দের মাধুর্থ। থেমন,

> অতিশীতল মলানিল মন্দ-মন্দ বহনা। হরিবৈমুখ হামারি অঙ্গ মদনানলে দহনা॥ কোকিলাগণ কুহুকুহু স্বরে ঝঙ্কারে অলি-কুস্কুমে। হরিলালসে তমু তেজুব পাওব আন জনমে॥ ইত্যাদি

অথবা

তুক্ষ মণি-মন্দিরে ঘনবিজরী সঞ্চরে মেঘরুচি বসন পরিধানী।
যত যুবতী মণ্ডলী পন্থ ইহ পেথলি কোই নহি রাইক সমানী॥ ইত্যাদি

অথবা সেই পঢ়াংশ

কাছু-গেহ হাম গেহ করে মানিত্ব দেহ মানিত্ব নিজ দেহা। আজি মঝুজনম সফল করি মানিত্ব দূরে গেও সব সন্দেহা।

চন্দ্রশেথর-শশিশেথর ত্'ভাই ও স্বতন্ত্র কবি, না এক কবি, তা বলা যায় না; তবে তাঁরা ত্'ভাই ছিলেন, (জ্ঞানদাদের মতো?) বর্ধমানের কাঁদড়া গ্রামের লোক; গোবিন্দানন্দ ঠাকুরের সন্তান।

জগদানন্দের মৃত্যু হয় খ্রীঃ ১৭৮২তে, তিনি শ্রীখণ্ডের মাহ্য। গোবিন্দদাসের অহ্বকরণ করে তিনি যে ছন্দোবৈচিত্র্য স্পষ্ট করলেন তাতে পদের অর্থ ও ভাব হারিয়ে গেল—রইল ঝকার।

উনিশ শতকেও পদাবলী গতামুগতিক পদ্ধতিতে রচিত হয়েছে। তার মধ্যে পীতাম্বর মিত্র, জন্মেজয় মিত্র (সঙ্কর্ষণ) প্রভৃতির নাম পাওয়া যায়। তারপরেই মাইকেলের 'ব্রজাঙ্গনা-কাব্য' (১৮৬১) ও রবীক্রনাথের 'ভাষুদিংহ ঠাকুরের পদাবলী' (খ্রীঃ ১৮৮৪)।

আসলে অটাদশ শতাব্দীর পদাবলী ধার।র প্রধান কীর্তি হল পদাবলীর সংগ্রহ
(পূর্বে ৪র্থ পরিচ্ছেদ দুইবা)। বিশ্বনাথ চক্রবর্তীর 'কণদাগীতিচস্তামণি'তে তার
প্রারম্ভ; তারপর 'পদামৃতসমূদ' (রাধামোহন ঠাকুর), 'সঙ্কীর্তনানন্দ'
(গৌবস্থন্দর দাস), 'পদক্ষতক্ষ' (বৈফবদাস) প্রভৃতি। উনবিংশ শতকে
এক হিসাবে নৃতন করে বৈফব-সাহিত্যের পুনরাবিদ্ধার আরম্ভ হয়। নৃতন
সংকলনও আরম্ভ হয়,—এখনও তা চলছে।

কৃষ্ণ মঙ্গল ঃ কৃষ্ণ-মঙ্গল ধারার কাব্য অষ্টাদশ শতাব্দীতে যা রচিত হয় তার মধ্যে বলরাম দাসের 'কৃষ্ণলীলামূত' প্রথম। গ্রন্থে বারোটি পরিচেছদ; ভাগবত ও ব্রন্ধবৈবর্তপুরাণ কবির আশ্রয়, গ্রন্থও পুরাণের ধরণে রচিত। কিন্তু এ যুগের কৃষ্ণ-মঙ্গলেরও ছটি প্রধান কেন্দ্র—একটি শ্রীহট্টের বৈষ্ণব-মণ্ডলীর, আর-একটি বিষ্ণুপুরের রাজ। বীরসিংহ (খ্রী: ১৬৫৬-১৬৮২), ছর্জয় সিংহ (খ্রী: ১৬৮২-১৭৪২), রাজা রঘুনাথ সিংহ (খ্রী: ১৭০২-১৭১২) ও রাজা গোপাল সিংহ (খ্রী: ১৭১২-১৭৪৮) প্রভৃতির রাজসভা। শ্রীহটের কবি ও তাঁদের কাব্যের নাম পাওয়া যায়, অত্য সংবাদ অনিশ্চিত। মন্তভূমের গোপাল সিংহ দেব প্রভৃতি রাজাদের নামেও কাব্য পাওয়া যায়, তবে তা কার রচনা বলা যায় না।

মলরাজাদের আওতায় রচিত কৃষ্ণ-মঙ্গলের কাব্যের মধ্যে শঙ্কর চক্রবর্তী

'কবিচক্রে'র 'রুষ্ণমঙ্গল কাব্যের' কয়েকটি পালা বছন্থলে পাওয়া যায়। গ্রন্থ বড় ছিল এবং অষ্টাদশ শতান্ধীর প্রথম দিকেই রচিত হয়েছিল তুর্জয় সিংহের রাজ্যকালে ( খ্রীঃ ১৭০২এর পূর্বে ?)। 'ভাগবতামৃত' বা 'গোবিন্দ মঙ্গলের'—'প্রাাদ চরিত্র' লিখিত হয় গোপাল সিংহ দেবের রাজ্যকালে—'ব্যাসের আদেশে ছিজ্ক কবিচন্দ্র গায়'। ভাগবতের দশমস্বন্ধ তাতে সবিস্তারে বর্ণিত হয়েছে, অন্ত লীলা সংক্ষিপ্ত। তবে নানা নৃতন কাহিনীও যোগ হয়েছে,—সেগুলি বাঙালী বৈষ্ণবদের কয়নার বাহাত্তরি—বেমন কলক-ভঙ্গন, রুষ্ণকালী ইত্যাদি। শকর চক্রবর্তী আরও অনেক গ্রন্থ লিখেছিলেন—তাঁর 'অধ্যাত্ম রামায়ণ পাঁচালী'ই 'বিষ্ণুপুরী রামায়ণ' নামে স্প্রপ্রলিত, (পরে ন্রন্থরা); তাঁর লিখিত 'সংক্ষিপ্ত ভারত পাঁচালী' আছে, 'ধর্ম-মঙ্গল'ও আছে এ অঞ্চলে। 'কবিচন্দ্র' বিখ্যাত কবি, নিজের পরিচম্নও রেখে গিয়েছেন। শঙ্কর ছিলেন পাহয়া নিবাসী ম্নিরাম চক্রবর্তীর পুত্র—'লেগ্যার দক্ষিণে গ্রাম পাহয়ার বসতি।'

পৌরাণিক ও বিবিধ কাব্য—কঞ্লীলার পুঁথির অভাব নেই—মল্পুমি থেকে চট্টগ্রাম পর্যন্ত সর্বত্রই কিছু-না-কিছু পাওয়া যায়। শুধু ব্রজলীলা নিয়েই নয়, বৈঞ্চবদের সমাদৃত নানা পৌরাণিক আখ্যায়িকা নিয়েও অনেক কাব্য রচিত হয়েছে; বিফুপুরাণ, স্বন্ধপুরাণ, পদ্মপুরাণ, ব্রদ্ধবৈবর্ত-পুরাণ প্রভৃতি থেকে তা আহরিত; যেমন, প্রস্লোদ-চরিত্র, প্রব-চরিত্র, তুলগী-চরিত্র, প্রভৃতি। এসব নিয়ে কথকতা, পাঁচালী যেমন হত, তেমনি পুঁথিও তথন হয়েছে।

গতামুগতিক ভাবে ভাগবত ও পুরাণ থেকে কৃষ্ণলীলার কাহিনী ও নৌকাধণ্ড প্রভৃতি কাহিনী উনবিংশ শতকেও যে রচিত হয়ে চলে, ভাও জানা কথা।

অসুবাদ ও নিবন্ধ — গীতগোবিদের অহবাদ খান চার পাঁচ আছে এসময়কার, আগেও অহবাদ ছিল। বৈষ্ণব গোস্থামীরা বেদব সংস্কৃত কাব্য, নাট্য, দর্শন লিখেছিলেন তা-ই ছিল বৈষ্ণবদের প্রধান অবলম্বন। সে সবের অহ্বাদও তাই প্রয়েজন ছিল; তা একটা পুণ্যকর্মও হয়ে দাঁড়ায়। প্রেমদাস অন্দিত 'চৈতগ্রচন্দোদয়কৌন্দী'র মতো তা উপাদের হোক্ বা না হোক্, সে সব অহ্বাদের সমাদর ছিল। বেমন, রূপ গোস্থামীর 'ললিজ-মাধ্ব নাটকে'র অহ্বাদ করেন স্বরূপচরণ গোস্থামী 'প্রেমকদ্ব' নামে; ফ্রন্দন দাস 'বিদ্ধ

মাধবের' অহবাদ করেন 'রশকদৰ' নামে, রায় রামানন্দের 'জগরাথবল্লড' নাটকের অহবাদ করেন গোপাল দাস। 'উজ্জ্বনীলমণি'র ও 'ভক্তিরসামৃতিসিদ্ধু'র একাধিক অহবাদ চলে, তা স্বাভাবিক। গোস্বামীদের কবিভার, স্তবের, সংস্কৃত উদ্ধৃতির—সবকিছুরই অহবাদ হতে লাগল। কিন্তু ভারতীয় জ্ব্য ভাষা থেকে বৈষ্ণবজীবনীর একমাত্র অহবাদ নাভাজীর 'ভক্তমাল' গ্রন্থ, তা দেখেছি।

এশব অহবাদ গ্রন্থের অপেকাও সাহিত্যের পক্ষে অবাস্তর বৈষ্ণবদের লেখা বৈষ্ণব নিবন্ধ ও তার অহ্নবাদ,—একমাত্র বৈষ্ণব সম্প্রদানের ইতিহাসেই তার দাম থাকতে পারে।

#### মঙ্গল-কাব্যের ধারা

মঙ্গল-কাব্যের লৌকিক আধারের উপর পৌরাণিক বিষয়-বস্তর ভার ক্রমশংই বৃদ্ধি পেয়েছিল। অন্তাদশ শতকে পৌছে দেখি পৌরাণিক আখ্যায়িকাসমূহই এ ধারার প্রধান বিষয় হয়ে দাঁড়াচ্ছে, কথনো কথনো একমাত্র বিষয় হয়ে উঠেছে। তাই চণ্ডীমঙ্গলের চণ্ডীর থেকে এখন মার্কণ্ডেয় চণ্ডী বা দেবী ভাগবতের চণ্ডীর মাহাত্ম্য-রচনা কম প্রচলিত নয়। এদিকে অন্তাদশ শতকে এবং উনিশ শতকেও মঙ্গলকাব্যের সেই সরল বাস্তবতা কমে গিয়েছে। এরূপ অধিকাংশ কাব্যের সাহিত্যিক,—কিংবা সামাজিক, সাংস্কৃতিক ও ঐতিহাসিক,—মূল্য বিশেষ নেই, অযথা তাই আমাদের তালিকা দীর্ঘ করেও লাভ নেই। একালের মঙ্গলের মধ্যে বৈশিষ্ট্য অর্জন করে ধর্মমঙ্গল। ধর্মমঙ্গলের স্বতন্ত্র আলোচনা এখানে প্রয়েজন; কারণ ধর্মমঙ্গলের প্রধান যুগ অন্তাদশ শতক। শিবায়নও প্রস্কৃতপক্ষে এসময়েই স্বাতম্যুলাভ করে।

মনসা-মঙ্গল ঃ মনসা-মঙ্গলের কাব্যে যা রচিত হচ্ছে তাতে এই কালের ছন্দ ও ভাষার সহন্ধ পরিচ্ছন্নতা পাওয়া যার, কিন্তু তার বেশি বিশেষ কিছু নেই—শ্রীহট্টের কবি ষটাবরের (দত্ত) লেথার ছাড়া (? ষটাবর-গঙ্গাদাস রামায়ণ রচয়িতাও)। সে গ্রন্থে হর-পার্বতীর প্রাপ্তবাহিক লীলা-কাহিনীতে একটু ন্তনত্ব আছে, গৌরীর 'কাব্যদেবী'র পূজা ও শিবের 'কেওয়ালী' (কাপালিক) নাটগীত হ'টি নৃতন ব্যাপার। অধিকাংশ কবিই (২০ জনেরও বেশি) পূর্বকের, — একজন ছিলেন স্থগঙ্গের রাজা। চট্টগ্রামের রামজীবন বিভাভ্ষণ (ঝীঃ ১৭০৩-৪) মনশামকল ছাড়া, 'আদিত্য চরিত', 'স্ব্যক্ষণ পাঁচালী' প্রভৃতি

লিখেছিলেন। পূর্ববন্ধের মনসা-মকলসমূহ পালাগানের নিয়মে গায়েনের মুখে মুখে পরিবর্তিত হয়ে হয়ে গড়ে উঠেছে; উত্তরবন্ধের ও পশ্চিমবন্ধের মতো নির্দিষ্ট লেখকের লিখিত কাব্য হয়ে ওঠে নি।

উত্তরবঙ্গের কাব্যে ছটি থণ্ড স্থির হয়ে এগেছে; যথা, দেবখণ্ড, তাতে আছে দেবদেবীদের প্রণা, দিবাদ প্রভৃতি; আর বণিকখণ্ড, এটিই চাঁদ বেণে ও বেহুলার কথা। উত্তরবঙ্গের কবিদের মধ্যে জগজ্জীবন ঘোষাল দিনাজপুরের কোচ-আমোরার লোক, জীবনকৃষ্ণ মৈত্র করতোয়াতীরের লাহিড়িপাড়া গ্রামের অধিবাসী ( দ্র:—ব: সাঃ পরিচয়, ২৮৬-৯৯ )।

পশ্চিমবঙ্গের কবির মধ্যে দ্বিজ বাণেশ্বর (রায়ের) নাম আছে। উনবিংশ শতকেও সেনভূম-মল্লভূমের মধ্যবর্তী আথড়াসালের গ্রামের কবি দ্বিজ রসিক বিরাট মনসা-মঙ্গল গ্রন্থ রচনা করেছেন, দেখতে পাই ( দ্র:—ব: সা: পরিচয়; পৃ ২৯২)।

চণ্ডী-মঙ্গল ঃ মৃকুলরামের চণ্ডীমঙ্গলের প্রভাব কেউ কাটিয়ে উঠতে আর পারলে না; পূর্বাস্থরতি করে অনেকে তবু রচনা করেছেন চণ্ডীমঙ্গল। উত্তর-বঙ্গের মোদককুলের শ্রীক্রফজীবন দাস লিথেছেন 'ত্র্গামঙ্গল', চট্টগ্রামের মৃক্তারাম সেন লিথেছেন 'সারদামঙ্গল', ভবানীশঙ্কর দাস 'মঙ্গলচণ্ডী পাঞ্চালিকা'। রামচন্দ্র-যতির চণ্ডীমঙ্গলই (গ্রী: ১৭৬৬-১৭৬৭) আলোচ্য কয়েকটি কারণে। প্রথমতঃ, রামচন্দ্র-যতি 'রামায়ণে'রও লেখক, এ কাব্যেই আরও তিনি জানিয়েছেন যে তা ছাড়াও 'সংস্কৃতে পচিশ পুস্তক করি আর'। দ্বিতীয়তঃ, এই মঙ্গলকাব্যে সন্মাসী মৃকুলরামের চণ্ডীর বিক্ষত্কে কবি (হয়তো আপন অক্ষমতার বশেই) কড়া সমালোচনা করেছেন—"পুরানো বাঙ্লা সাহিত্যে এইই প্রথম সাহিত্য সমালোচনা"। কাব্যমধ্যে ভারতচন্দ্রের উল্লেখও আছে।

বিক্রমপুর জপসা গ্রামের জয়নারায়ণ সেন (রায়) 'চণ্ডিকামদ্রল' ছাড়াও 'হরিলীলা' লিখেছিলেন (ঝী: ১৭৭২-৭৩, 'হরিলীলা' কলিকাতা বিশ্ববিতালয় থেকে ১৯২৩এ প্রকাশিত হয়)। ভারতচন্দ্রের য়ুগের কবিকৃতির যে উন্নতি ঘটেছে, 'হরিলীলা'য়ও তা দেখা য়ায়। কিন্তু উল্লেখযোগ্য হচ্ছে এই পরিবারের সাহিত্য ও বিভায়শীলন। (এইব্য—দীনেশচন্দ্র সেন 'বঙ্গভাষা ও সাহিত্য' 'বঙ্গসাহিত্য পরিচয়' পৃ: ১৪৭৭) জয়নারায়ণের অগ্রন্থ রামগতি ও অয়্বন্ধ রাজনারায়ণও গ্রন্থ রচনা করেছেন—অগ্রন্থ ছিলেন ধর্মায়্বগত, তিনি যোগণাস্কের গ্রন্থ লিখেছেন; অফুজ ছিলেন রসবিলাসী, তিনি গ্রন্থ লিখেছেন সংস্কৃতে।
কিন্তু তার চেয়ে শ্বরণীয় কবির ভাতুপুত্রী আনন্দময়ী:—তিনিও 'হরিলীলা'য়
কিছু কিছু রচনা করেছিলেন, আর তাঁর বিছার খ্যাতিও ছিল সর্বত্র।
(দ্রন্থীয়—বং সাং পরিচয়, পৃং ১৮৭২)। চণ্ডিকামঙ্গলে কালকেতু ও ধনপতির
কাহিনী ছাড়াও মাধব-হ্লোচনার কাহিনী জয়নারায়ণ যোগ করেন তাঁর
ভাগিনেয়ী গঙ্গা ও ভাতুপুত্রী দয়ায়মীর অহুরোধে। মোটাম্টি এ সময়কার
অনেক মঙ্গলকাব্যের অপেক্ষা জয়নারায়ণের এ গ্রন্থ আদরণীয়।

চণ্ডী সপ্তশতীর অন্নসরণে লিখিত চণ্ডী ও ধনপতি খুলনার কাহিনী নিমে লেখা ব্রতকথা-শাখার লেখাগুলির থোঁজ নেওয়া বিড়ম্বনা। মূল্য ঘাই হোক্, লেখা ও লেথকের অভাব নেই।

#### धर्मग्रकल ५२ धट्मंत शील

অষ্ট্রাদশ শতুকের মঙ্গলকাব্রের মধ্যে ধর্মনন্ত কাব্যেই সৃজীবতা দেখা যায়; নৃতন কবিরা এখানে কবি-ক্ষতিস্বও দেখিয়েছেন। অবশু এ দিনের স্ফলনা হয়েছিল সপ্তদশ শতকের শেষদিকে, আমরা তা দেখেছি। 'নবাবী আমলের' ধর্মন্মন্সলের ও ধর্মের গানের প্রধান কবিদের কথাই তাই এখানে আলোচনা করা হল,—যেমন, ঘূনরাম চক্রবর্তী, নর্সিংহ বস্থ, মাণিক গাঙ্কুলী, রামকাস্থ রায়, সহদেব চক্রবর্তী প্রভৃতি। এঁরা সকলেই প্রায় সেই দামোদর তীর ও বর্ধমানহগলীর অস্তর্গত ধর্ম-ঠাকুরের প্রিয় বিশেষ অঞ্চলের অধিবাসী।

ধর্মসকল বা ধর্মের গানের কথা বাঁধাধরা; তাতে বৈচিত্র্য বড় নেই।
সাধারণভাবে কবিদের এক-আধটুকু বৈশিষ্ট্য তাতে দেখা যায়,—তাও সময়ে
সময়ে। কিন্তু এটা দেখছি একালের ধর্মসকলের কবিরা মোটাম্টি পাছ-রচনা
করতে অন্থবিধা বােধ করেন না, তাও হয়তাে অষ্টাদশ শতকের সাধারণ গুণ,
ও বিছাটা লেখকদের অভ্যন্ত হয়েছে। কিন্তু সে শতানীর ক্ষয়-লক্ষণ ধর্মসকলের
কাব্যধারায় কম, কারণ ধর্মসকল পনীর জ্বনতার জিনিস।

ধর্ম-মঙ্গদের কথাবস্ত একঘেয়ে, কিন্তু তার কবিদের আত্ম-কাহিনী বিচিত্র। অবশ্য তাতেও কতকগুলি মামূলী জ্ঞিনিস আছে—যেমন, কবিমাত্রই স্বপ্নে আদেশ পান, পথে বেরিয়ে ব্রাহ্মণ-বেশী ধর্মঠাকুরকে দেখতে পান (পূর্বযূগে সিপাহী বা সন্মাসী বেশেও তাঁকে দেখতে পেতেন), পথে দিশাহারা হন, শশ্মচিল উড়তে দেখেন, গৃহে ফিরে জ্বরে পড়েন, জ্বের ঘোরে জাবার আদেশ শুনতে পান, ইত্যাদি। দেদিনের জীবনের জাচার-নিয়মের মতোই এগুলোও ছিল এ ধরণের কাব্যের ও কবি-জীবনের 'কন্ভেন্শান্'—প্রথা, নিয়ম। দেদিনের গ্রাম্য জীবন-যাত্রার ধরণটাও (প্যাটার্ণ) ছিল একটু একঘেরে। তা সত্বেও প্রত্যেক কবিরই পরিবার-পরিজন ও নিজ নিজ বাস্তব জীবন-পরিবেশ স্বতন্ত্র, কাজেই দেশব উল্লেখ করতে গিয়ে প্রত্যেককেই নৃতন কথা কিছু বলতে হয়। তাই ধর্মসন্থলের আখ্যানাংশ থেকেও কবি-কাহিনীর অংশ চিত্তাকর্ষক হয়। যা ছিল একসময়ে কবিদের পক্ষে প্রথাগত কুল-পরিচয়, এ কাব্যধারায় তা জ্বনেকাংশে পরিণত হয়েছে আয়ুজীবনী রচনায়।

ভারতাম চক্রবর্তী ধর্মসংলের স্থপরিচিত কবি ঘ্নরাম চক্রবর্তী 'কবিরত্ব'। ভারতচন্দ্র ও রামপ্রসাদ সেনকে বাদ দিলে ঘনরামের থ্যাতিই এ শতাব্দীতে অধিক। অন্যান্ত ধর্মসংলের কবির মত ঘনরামের আত্মকাহিনী পাওয়া যায় না, কিন্তু ভা: স্থকুমার সেনের সংগ্রহ থেকে সে পরিচয় সহজ-লভা হয়েছে। ঘনরাম বর্ধমানের সন্ধিকটে রুষ্ণপুর গ্রামের অধিবাসী ছিলেন, বর্ধমানের মহারাজা কীর্তিচন্দ্র ছিলেন তাঁর আত্মগ্রন্থল। খ্রীঃ ১৭১১তে তাঁর 'ধর্মসঙ্গল' রচনা শেষ হয়,—ভিনি 'স্ত্যানায়্রগের পাঁচালী'ও রচনা করেছিলেন।

ঘনরামের বিষয়ে সংগৃহীত জীবনী-কথায় ঘনরামের অপেক্ষা বেশি আছে তাঁর গুরু ভট্টাচার্যের কথা, নীলাচলযাত্রা, রামচন্দ্রের সাক্ষাৎকার, গুরুর নির্দেশ মতো ঘনরামের রামায়ণ লেথার চেষ্টা, আর শেষে ধর্মমঙ্গল লেথার আদেশ।

ঘনরামের ধর্মদঙ্গল ভারতচন্দ্রের 'অন্নদামঙ্গলের' বছপূর্বে রচিত, কিন্তু ইছাই ঘোষের যুদ্ধযাত্রা বা কানড়ার যুদ্ধ প্রভৃতি অংশ ( দ্র:—বং সাং পরিচয় পৃং ৪৩৬, ৪৪৪ আদি ) তুলনা করলে ঘনরামকে অযোগ্য পূর্বগামী বলা চলে না। পত্ত স্বচ্ছন্দগামী, অথচ অফ্প্রাসে অলহারে চমকপ্রদ। লথ্যা কিন্বা হরিহর বাইতির স্থীর মতো স্বীচরিত্র রচনায় সতা-নিষ্ঠা ছাড়াও ঘনরাম আর একটি নৃতন অফ্ভৃতির প্রমাণ দিয়েছেন; তাঁর দৃষ্টি উদার; ভারতচন্দ্রের স্থী-চরিত্র তুলনা করলেই তা বুঝা যায়।

সাময়িক লোভে হরিহর বাইতির নিমোক্ত উক্তি লক্ষণীয়: হরিহর বলে শুন বাইতির ঝী। বনে কর বিলাস তোমার লাগে কি॥ ধন হতে ধরম ধরণী ধন্ম লোকে।
অবলা অবোধ জাতি কি বুঝাব তোকে।
অধর্মের বাধ্য বস্থ ধর্মের অকার্য।
আবো পেলাম এত ধন পিছে পাব রাজ্য॥

এরপ ধন-স্ততি মহাভারতেও আছে, তথাপি এ 'নবাবী আমলে'রই আভাস।

কিন্তু কি অর্থে ঘনরাম এ নিবেদন করছেন, তা বোঝা এখন তুক্ষর :
রাজার মঙ্গল চিন্তি দেশের কল্যাণ।

বিজ ঘনরাম কবিরত্ব রস গান ॥

এ পংক্তি যদি আধুনিক প্রশিপ্ত না হয়, এবং এখানে "দেশ" যদি সত্যই বর্ধমান অঞ্চল ও "রাদ্ধা" কীতিচন্দ্রকে না ব্ঝিয়ে থাকে, তা হলে এইখানে পাই বাঙ্লা সাহিত্যে এই প্রথম (औ: ১৭১১) দেশাম্মবোধের আবির্ভাব। অথচ দেশাম্মবোধ কিছুটা থাকলে পলাশীর প্রহসনটা এমন ট্যাঞ্জিভিতে পরিণ্ড হবার কথা নয়।

নরসিংহ বস্তু—নরসিংহ বস্তর ধর্মসংলের পুঁথিতে জাফর থার (মুর্শিদ কুলী থা) নাম রয়েছে। এ কবিও বর্ধমানের কীর্ডিচন্দ্রের সমসাময়িক, তাই অষ্টাদশ শতকের প্রথমাধে তাঁর পুঁথি রচিত হয়ে থাক্বে। বর্ধমানের শাঁখারী গ্রামে তাঁদের বাস ছিল। পিতৃহীন বালক পিতামহীর নিকট পালিত হলেও কারস্থ কবি জানিয়েছেন—সেই পিতামহীর চেষ্টায়।

বাঙ্গলা পার্দী উড়্যা পড়াল্য নাগ্রী।

সেদিনের শিক্ষিত মাহ্নথের ভাষা-শিক্ষাটা তা হলে নিতাস্ত সামায় হত না। তারপর নরসিংহ বহু বীরভূম রাজনগরের আসহুলা থানের পক্ষে বকীল হন মুশিদাবাদের রাজদরবারে। কিন্তু নিজের কাব্য প্রণয়নের স্চনায় তিনি দেশের অবস্থা যত বলতে পারতেন তত বলেন নি।—মুশিদকুলী থার আমল; আসফুলার থাজনা বাকী পড়ায় নরসিংহ ছুটে আসেন রাজনগর; থাজনা পাঠিয়ে নিজেও আবার মুশিদাবাদ রওনা হন,—এই সোম্বেগ যাত্রাটি স্থানর বর্ণিত হয়েছে। তারপর তিনি জুঝুটির ধর্মঠাকুরের স্থাল পেলেন সম্মাসীর সাক্ষাৎ। নরসিংহকে ধর্মমক্ষ লিথতে বলে সম্মাসী অস্তর্হিত হলেন। নিজ গ্রাম শাঁথারীতে পৌছে কবির জর হল। তারপর মুশিদাবাদ গিয়ে তিনি

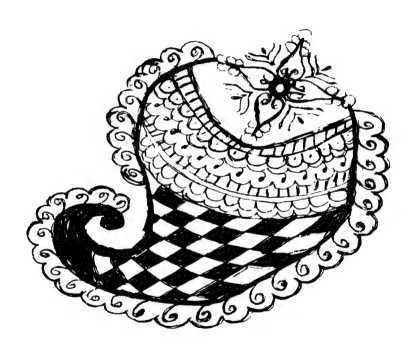
খাজনা মিটিয়ে দিলেন, নিশ্চিম্ভ হয়ে তথন লিখতে বদলেন ধর্মের গান,—কারণ 'ধর্মের কুপায় হইল দরবার জয়।' ( দ্রষ্টব্য বঃ দাঃ পরিচয়, পুঃ ৪৫৬-৪৮১ )

শানিকরাম গাস্কুলি—মানিক গাস্কীর ধর্মস্বলে কাল উল্লেখিত হয়েছিল সংকেতে। অনেক পূর্বেকার কবি বলে তাঁকে তাই ধরা হত। এখন শ্রীযুক্ত যোগেশচন্দ্র রায় বিভানিধি সে প্রশ্ন স্থমীমাংসা করে দিয়েছেন। তাই জানি—এ রচনা শেষ হয়েছিল খ্রীঃ ১৭৮১তে। কাব্য মধ্যেও এর সমর্থন পাওয়া যায়—মদনমোহনের প্রতিষ্ঠা (খ্রীঃ ১৬৯৪) ও 'রাধার কলন্ধ-ভঞ্জন' কাহিনী সপ্তদশ শতকের জিনিস। তা ছাড়া কাব্যে ঘনরামের প্রভাব অন্থমান করা যায়, রূপরামের নামও পাওয়া যায়। ভাষায়ও অষ্টাদশ শতকের কিছুটা স্থান্ধন্দ্য আছে; একটু হাস্তরস্থ মানিকরামের ছিল। কবি আত্ম-কাহিনী লিখে গিয়েছেন।

মানিকরাম হগলি জেলার আরামবাগ মহকুমার বেলভিহার (বেলটে)
গুলাধর গান্তুলীর পুত্র। নানা টোলে পড়ে মানিকরাম গিয়েছিলেন ভূড়াড়িতে
আয় পড়তে, কিন্তু মনঃস্থির করতে পারছিলেন না। সেথানে স্বপ্প দেখলেন—
গৃহে ফিরতে আদেশ হল। ঘরের পথে নদী পেরিয়ে তিনি দিশাহারা
হলেন, তথন ছুটতে লাগলেন। দেশড়ার মাঠে তথন বৃদ্ধ ব্রাহ্মণ বেশে দেখা
দিলেন ধর্ম ঠাকুর—

#### অপূর্ব অভূত মূর্তি আসা-বাড়ি হাতে।

রাহ্মণের কিন্তু 'দেখিতে দেখিতে হল যুবত্ব-শরীর'; তিনি নিজের নাম বললেন 'রাজ্যধর বিভাপতি রঞ্জপুরে ধাম'। সত্য ধর্ম উপদেশের জন্ম মানিকরামকে তিনি নিজ গৃহে আহ্বানও জানালেন। একটু গিয়েই কিন্তু কবি ফিরে দেখেন কেউ কোথাও নেই। তারপরে আর-এক ধর্মের পূজারী রাহ্মণও পথে কবিকে জিজ্ঞাসা করলেন 'রাজ্যধর বিভাপতির' কথা, এবং বললেন ধর্মের পাতৃকার সেবা করতে। জমনি মানিকরাম দেখলেন সম্মুখে দিব্য সরোবর, তাতে পদ্ম ফুটে আছে। কবি সে ফুল তুললেন। 'ধর্মায় নমং' বলে পূজো করলেন। এরপর বাড়ি ফিরে ছদিন বাড়িতে থেকে চললেন রঞ্পুর। পথে তারাজুলীর তীরে আবার দেখলেন এক বাহ্মণ, কিন্তু সেভ্যুক্র দস্থ্য মুর্তি; মানিকরামকে সে খুন করতে চায়। অনেক অন্থনমে রঞ্জপুর যাবার কথা বলাতে কবি রেহাই পেলেন। রক্ষা পেয়ে যেই আবার



দৌড়ুলেন, দেখ্লেন—আহ্মণও নেই। রঞ্জপুরে গিয়ে দেখেন—কোথায় রাজ্যধর বিভাপতি ? সে নামের কেউ নেই সেই গ্রামে। কবি ভর পেয়ে স্থগ্রামে ফিরে এলেন। যথারীতি জ্বর এল আর জ্বরের মধ্যেই স্বপ্নে এলেন ধর্ম ঠাকুর, —বললেন, ধর্মের গান লেখো।

বিশের কারণ আমি বাঁকুড়া রায় নাম।

আদেশ হল 'বার দিনে সমাপ্ত হইবে বারমতি।' মানিক গাঙ্গুলী কবিতা লিখ্বেন, আর তাঁর চতুর্থ সহোদর গায়ন হবেন। কিন্তু ধর্মের পুঁথি আন্ধাণে লিখ্লেও গায়ন ও পূজারী হয় সাধারণতঃ নীচ জাত। তাই মানিকরামের ভাইএর জন্ম অন্ধন্ম—

জাতি খায় তবে প্রভূ যদি করে গান!

ঠাকুরও সান্তনা দিলেন—ভক্তাধীন ভগবানের মতো—'আমি তোর জাতি, তোমার অথ্যাতি হলে আমার অথ্যাতি।' এর পরে লেখা আরম্ভ। মোটাম্টি ভালোই লিথেছেন তা মানিকরাম। ★

রামকান্ত রায়—বামকান্ত রায়ের আত্মকাহিনীতে ন্তন্ত আছে।
তিনিও দামোদর-অঞ্চলের লোক; বর্ধমানের রাজা তেজচন্দ্রের জমিদারীর
অন্তর্গত সেহারা গ্রামের তারা অধিবাসী। সেখানে বাঞ্চারাম সরকারের বাড়ির
কাছেই বাব্লাতলায় ছিল ধর্মসিকুরের স্থান; গ্রামে এ দেবতার নাম
বুড়াঠাকুর। রামকান্ত তার আদেশেই ধর্মসকল লিখেছিলেন অষ্টাদশ শতকের
শেষদিকে (ঝা: ১৭৮০ ?)। উপলক্ষটা এরুপ (ক্রইব্য—ভা: সেন: বা: সা:
ইতিহাস, পৃ: ৭২৯-৭৩৭): কবি বলছেন মাস ছয় বেকার বসিয়া আছি ঘরে'।
তারা চাষী গৃহস্থের পরিবার, কায়ন্ত; ঘরে বলে থাওয়া চলে না। ক্ষেতির
কাজ করা ছাড়া আর গতিও নেই; কিন্ত কবির তা মনে ধরে না। হয়তো
ক্ষেতের চাধ-বাসে লাভও তথন কমে আসছিল, এবং লেখাপড়া শিখলে
সেদিনেও কেউ ওরকম ক্ষেতের কাজে আগ্রহ বোধ করত না, তা অন্থমান
করতে পারি। যা হোক্, তার চেয়েও বেশি লক্ষণীয় বেকার কবির বেকারত্বের
বর্ণনা। বোধ হয় বাঙ্লা সাহিত্যে তা এই প্রথম এবং এখনকার তুলনায়ও এ
বর্ণনা একেবারে পুরনো হয়ে যায় নি।

দিনে দিনে অধিক হইত্ব উচাটন প্রবৃত্তি না দেয় কিসে বিচলিত মন। ধড় ফড় করে প্রাণ অস্তর বিকল কভু ভাবি মনেতে যাইব নীলাচল।

এদিনে হলে শহরে আসতেন-দর্থান্ত নিয়ে ঘুরতেন। সেদিনে-

দিবানিশি শয়নে স্থপনে দেখি কত

দিন কুড়ি উচাটন সয় এই মত।

কাহারে না বলি কিছু অস্তর গুমরে

সারাদিন বেড়াই সভার ঘরে ঘরে।

বহুদিন ডানি বাহু ডানি চক্ষ্ নাচে

ইচ্ছা নাই বচন কহিতে কার কাছে।

নিশ্রা নাই শয়নে শর্বরী জাগরণে

উন্মা হয় যদি কিছু বলে কোন জনে।

ঞী: ১৭৮৩-র তুলনায় বেকারের অবস্থা এখন আরও জটিল হয়েছে, মনোভাবও তীব্র হয়েছে; কিন্তু এ বর্ণনা এখনো সত্য। রামকান্ত রায় বেকারের অমুভূতি যথার্থ বর্ণনা করতে পেরেছেন,—এ সহজ শক্তির কথা নয়।

এর পরে অবশ্র আসল প্রস্তাবনা। একদিন ভাদ্রমাসে রুষাণের জন্ম জলপান দিয়ে আসতে রামকাস্তকে পিতা মাঠে পাঠালেন। মনে রাগ হলেও রামকাস্ত চললেন, আর ঘরের বা'র হতেই দেখলেন শঙ্খচিল।—আর মার নেই। বুড়াঠাকুরের বাবলা গাছের দিকে কবি তাকালেন, দেখলেন সেখানেও বসে আছে শঙ্খচিল। কবির হাই অন্তর। জলপান দিয়ে ক্ষেতে তাই ধান দেখে বেড়াতে ইচ্ছা হল। বেড়াতে লাগলেন। বেলা বাড়ছে, তৃষ্ণায় ছাতি ফাটে, কিন্তু বাড়ি ফিরবার ইচ্ছা হলেও ফিরতে পারেন না, এমনি দৈব-চক্রান্ত। রামকাস্ত রায় প্রায় ছোটখাটো একজন সাইকোলজ্ঞিক্যাল কথা-সাহিত্যিক। কিন্তু বর্ণনাও করতে কবি জানেন—নাম করে করে স্পষ্ট করে তোলেন প্রতিটি বস্ত; ওইতো সাকুড়া-পুকুর দেখা ষায়। মুখে চোখে তিনি জল দেন। গায়ে কাঁটা দেয়। শরীর কেমন ছম ছম করে। মাঠের মধ্যে ঘার অন্ধকার দেখেন। পা অবশ্ব, গায়ে ঘাম ঝরে, একবার সন্ধিত হারান! চোখ যেই মেলেছেন

হেন কালে দেখি এক অভুত ব্ৰাহ্মণ।

# ব্ঝা গেল যে তিনি কে। কিন্তু একটু ন্তনত আছে অধ চিন্দ্ৰ পরিধান কানেতে জ্ববা ফুল মাথায় লম্বিত জটা সূৰ্প সমতুল।

বিষ্ণুর মতো নয়, শিবের মতো দেখতে ব্রাহ্মণ। কবি বিশ্ময়ে বিমৃঢ়। ভয় না অভয়, নিদ্রা না জাগরণ কিছুই সাইকোলজিই-কবি ঠিক পান না। অবশ্য ব্রাহ্মণ ঠাকুরই কবিকে এ অবস্থা থেকে উদ্ধার করলেন। জ্ঞানালেন সকাল থেকে তিনি রামকাস্তকে খুঁজছেন, একা তাঁকে একবারও পান না;—তিনি গাঁয়ের বুড়া রায়। কবি অবশ্য তথনো স্তম্ভের মতন দাঁড়িয়ে—'কোথা আছি, কিবা করি, কিছু নাই মনে।' ওদিকে ব্রাহ্মণ

#### বারমতি লিখিতে বলেন বার বার।

তারপর তিনি অন্তর্হিত হলেন, আবার পথে দেখা দিলেন। কিন্তু বিকল রামকান্ত ঘরে ফিরে অবশ হয়ে পড়লেন, তন্দ্রায় আচ্ছন্ন হয়ে রইলেন, সানাহারও করতে চান না। ঠাকুরই আবার শিয়রে এসে বসলেন—কি করবেন, গরজ য়ে তাঁর,—রামকান্তকে তিনি উঠতে বললেন, স্নানাহার করতে বললেন, বোঝালেন গান লিখিয়ে রামকান্তের কীর্তি তিনি দেশ-দেশান্তরে খ্যাত করবেন। পরের দিন থেকে রামকান্ত লিখতে বসলেন, সাতদিনে একুশ পাতা লিখলেন। তারপরে আবার কলম চলে না, পুঁথি তাই তখন অসমান্ত রইল। পুজার পরে বিজয়া দশমীর রাত্রিতে আবার বুড়া রায় ভাই দেখা দিলেন;—বুড়া রায়ের জয় বলে আবার পুঁথি আরম্ভ করতে আদেশ দিলেন। ভরসা পেয়ে কবিও আবার লিখতে বসলেন, এবং

#### বারমতি সাঙ্গ হল্য বাস্টি দিবসে।

রূপরাম বা অন্যান্ত কবির তুলনায় রামকান্তের আত্মকাহিনী ঘটনাংশে বৈচিত্র্যহীন, কিন্তু তা চিত্তাকর্ষক বাস্তবতায় ও কবির মানসিক অবস্থার বর্ণনায়। আসল কাব্য ধর্মসঙ্গলে সে গুণ তত স্পষ্ট নয়।

এসব কবি ছাড়াও রামচক্র (বাঁড়ুক্জে) থ্রী: ১৭৩২-৩৩এ ধর্মফল লেখেন, তাঁরও আত্মকাহিনী অংশ পাওয়া যায় নি। ভণিতা প্রভৃতি থেকে জানা যায় বাঁকুড়া বিষ্ণুপুরের দামোদর তীরের চামোট গ্রামে তাঁর নিবাদ ছিল। ধর্মপুরাণও তিনি লিখেছিলেন। সে সময়েরই কবি মল্লভূমির আলিগুঠিন্তা গ্রামের চাষী বান্ধণ প্রভুরাম মুখুজ্জে ও শকর চক্রবর্তী 'কবিচক্র'ও ধর্মফল লিখেছিলেন।

ধর্মের গীত ও ধর্ম-পুরাণ—লাউদেনের আখ্যান ছাড়াও ধর্মের গীত, পুজাপদ্ধতি প্রভৃতি নিয়ে নানা আখ্যান গড়ে ওঠে, তা আমরা জানি (পূর্বে আলোচিত হয়েছে)। এসবকে সাধারণ ভাবে 'ধর্মপুরাণ' বলা হয়। এসব কাহিনীতেই স্পষ্টি পত্তন, (শিবায়নের) শিবের চায়, সদা ডোমের ও রামাই পণ্ডিতের কাহিনী, 'ঘরভাঙ্গা', ও হরিশ্চক্র-লুইধর আখ্যায়িকার সঙ্গে মীননাথ গোরক্ষনাথের কাহিনী ও গঙ্গার উপাখ্যানও স্থান পেয়েছে। বাঙ্লা দেশের মাটিতে য়ে-সব কাহিনী-আখ্যায়িকার জয় ধর্মের নামে সে সবকে সহজে গাঁথা যয়, মৃল যোগস্ত্রটা যুগিয়েছেন ধর্মনিয়য়্পন ও আ্যা দেবী। আ্যা দেবীর আখ্যাই কেতকা, এবং কখনো তিনি শিবের পত্নী চণ্ডী, কখনো বা কেতকা শিবের ক্যা এবং চণ্ডীর প্রতিছল্মিনী। (ডাং স্ক্রুমার সেনের বাং সাং ইতিহাসে পৃং ৭০৮-এ সম্বন্ধ-নির্গন্ন প্রত্যা)। তাই ধর্মের গীতের মধ্যে ধর্মপুরাণও পড়ে, মীননাথ গোরক্ষনাথের কথাও মিলে, আর ধর্ম-নিরয়্পনের নানা ছড়া ও গীতও পাওয়া যায়।

ধর্মপুরাণ বা অনিল পুরাণের প্রধান লেখক অষ্টাদশ শতকের ত্তন ; সহদেব চক্রবর্তী ও "রামাই পণ্ডিত" (ও নামে হয়তো আসলে লেখক রামাই পণ্ডিতের দোহাইতে পুঁথি চালাবার চেষ্টা করেছেন)।

স্থদেব চক্রবর্তী—সহদেব চক্রবর্তীর 'অনিল পুরাণ'—যতটা স্থির হয়েছে—মনে হয় শতালীর মধ্যভাগে, বা তৃতীয় পাদে রচিত। 'ধর্মস্বলে'র কবিদের মতো তিনি আত্মকাহিনী লেখেন নি, তবে পরিচয় দিয়েছেন—গেদিনে কুল-পরিচয় না দিলে কারো চলত না। সহদেবের পিতার নাম বিশ্বনাথ, নিবাস হুগলি জেলার বালিগড়ের রাধানগর। তিনি শুধু ধর্ম ঠাকুরেব আদেশ পান নি, গ্রন্থ লেখার জন্ম কালু রায়ও তাঁকে স্বপ্নে আদেশ দিয়েছিলেন—বোঝা যাচ্ছে একেবারে আহেলি দেবতারাও ধর্মের এলেকায় আসতে শুরু করেছিলেন। পত্ম রচনার একটা দক্ষতা সহদেব চক্রবর্তীর ছিল—কাহিনী প্রভৃতি অবশ্ব ধরাবাঁধা।

"রামাই পণ্ডিত"—'রামাই পণ্ডিতের' নামীয় "ছিজ" লক্ষণের (?) 'অনিল পুরাণই' একালে 'শৃত্য পুরাণ' নামে বাঙ্লায় স্থপরিচিত। এর অন্তর্তু 'নিরঞ্জনের ফমা' প্রভৃতি পূর্বেই আলোচিত হয়েছে (কবি হয়তো জ্বাজপুরেরই লোক)। কিন্তু এ পুঁথিতে মীননাথ গোরক্ষনাথের কাহিনীর কথাও আছে। ধর্মের গীতের সক্ষে সে সবের সম্পর্ক থাকলেও মীননাথ গোরক্ষনাথ কাহিনী স্বতম্র উল্লেখের যোগ্য।

শিবায়ন ঃ ধর্মের গীতের অস্তর্ভ হলেও শিবায়ন স্বতম্বভাবেও রচিত হয়।
তার মধ্যে রামেশ্রের শিবায়নই শ্রেষ্ঠ, অষ্টাদশ শতকের প্রারম্ভে (১৭১০-১১)
রচিত হলেও তা কচিতে, নীতিতে, এবং কাব্যগুণে সপ্তদশ শতকেরই উপযোগী,—
সে যুগের সাহিত্য মধ্যে তা তাই পুর্বে উল্লেখিত হয়েছে। অবশ্য রামেশ্রের
কাব্যে যুগের উপযোগী অলঙ্কারপ্রিয়তা ও অম্প্রাসের ঝোঁকও বেশ আছে।
কিন্তু তা স্বচ্ছ। বিষয়বস্তুতেও মাঝে-মাঝে আদিরস আছে—যেমন
থাকবার, কিন্তু তা কুত্রিমতায় রসানো নয়। রামেশ্রের দাবী সত্যই।

চন্দ্রচ্ছ চরণ চিস্তিয়া নিরস্তর। ভব-ভাব্য ভদ্রকাব্য ভণে রামেশ্বর ।

এ কাব্যে বাঙালী নিম মধ্যবিত্ত ভদ্রলোকের সংসারের চমৎকার চিত্র পাওয়া যায়—হরপার্বতীকে অবলম্বন করে তা রচিত। তা থেকে ব্রুতে পারি রাজসভায় 'নবাবী আমল' যত কৃত্রিমত। জমাচ্ছে, সমাজের অহা স্তরে তা ততটা স্পর্শ করেনি—অন্ততঃ গ্রীঃ ১৭১০-১১তে দক্ষিণ রাঢ়ের জীবন-যাত্রায় তা নেই।

অন্তান্ত মঙ্গলকাব্য ভাতীয় পুঁথি প্রণীত হয়;—তা নানা পৌরাণিক বা স্থানীয় দেবদেবীর মাহাত্ম। দে সবের কিছু কিছু তথনো ব্রতকথার স্তর ছাড়িয়ে ওঠেন। পুঁথির মধ্যে পাই স্থ্যস্থা, গঙ্গামঙ্গল, শীতলামঙ্গল, লক্ষ্মীমঙ্গল ষষ্ঠীমঙ্গল, গরন্বতীমঙ্গল, প্রভৃতি। আবার, কিছু কিছু দেবদেবী-মাহাত্ম্য পাঁচালী জাতীয় নৃতন ধরণের কাব্যে রূপ নিয়েছে। ষোড়শ সপ্তদশ শতকেও এসব কোনো কোনো দেবদেবী এ সব রচনায় গৃহীত হয়েছিলেন। দেবদেবীর পাঁচালীর মধ্যে অষ্টাদশ শতকে মিলে স্বেচনীর পাঁচালী, শনির পাঁচালী, ইত্যাদি। অন্ত প্রয়োজনে না হলে এসব পড়া এখন বুথা।

মঙ্গল-কাব্য জাতীয় এরপ রচনার মধ্যে উলা গ্রামের ত্র্গাদাস ম্থ্জের 'গঙ্গাভক্তি-তরঙ্গিনী' উল্লেখযোগ্য,—রাজনারায়ণ বস্থ পর্যন্ত ছেলেবেলায় এ কাব্যের পালাগান শুনেছেন। এটি 'অষ্টমঙ্গলা' পাঁচালী কাব্য। গঙ্গাস্থানাগত

বাঙালদের নিয়ে কবির রসিকতায় নতুনত্ব না থাকলেও তা লক্ষণীয়—
শ্রীচৈতন্তের যুগ থেকে একেবারে দীনবন্ধ্-অমৃতলালবন্থ পর্যন্ত এই 'ক্যালি-ডোনিয়িনরা' গৌড়ীয় রসিকতার উপাদান যুগিয়েছে। তবে বিংশ শতকে তারা যুগিয়েছে কবি মোহিতলালের মতো বাঙালীত্ব-বাদীদের ক্রোধও। কারণ বাঙালী জাতীয় জীবনে শিক্ষায় সাহসে আজ 'বাঙালরাই' সবল বাঙালী, আর সাহিত্যেও আজ তারা নগণ্য নেই। কিন্তু বোঝবার মতো কথা এই—বাঙালী জাতীয়-চেতনা এভাবেও তুর্বল থেকে গিয়েছে।

পাঁচালী হিসাবে অবশ্র 'সত্যনারায়ণের পাঁচালী' প্রভৃতি কথা স্বতম্ব আলোচ্য, কারণ, তা বাঙ্লা দেশে সর্বত্র পরিব্যাপ্ত, এবং এসময়কার একটি বিশিষ্ট সামাজিক বিবর্তনের স্বাক্ষর।

বিভাহনের কাহিনীও মঙ্গলকাব্য ও পাঁচালী কাব্য থেকে স্বতন্ত্র করে আলোচ্য, যদিও তা 'কালিকামন্দলে'র অন্তর্ভুক্ত। নবাবী আমলের বিশেষ একটি দিকে প্রতিলিপি মিলে এই কাব্যেই।

ভারতচন্দ্রের 'অয়দামকল'কে নামে ছাড়া মঙ্গলকাব্য বলা অসম্ভব। কারণ যদিও তা পালা করে গাওয়া হয়েছিল, আদলে তা পালাগান নয়, পূজা-পার্বণে তা গাওয়া হত না; রাজসভায় রিসকদের উপভোগের জন্মই তা রচিত, তার সঙ্গে পূজা-অর্চনার কোনো মূল সম্পর্ক ছিল না।

## পোরাণিক অনুবাদ-শাখা

পদাবলী ও মঙ্গলকাব্যের মতো রামায়ণ-মহাভারত ও ভাগবত প্রভৃতির রচনাও পুরাতনের অন্থরত্তি; তথাপি তার একটা নিজস্ব মর্যাদা আছে। ক্তিবাস ও কাশীরামই অবশ্র অষ্টাদশ শতাব্দীতে রামায়ণ-মহাভারতের সর্বগ্রাহ্ম কবি। কিন্তু বিশেষ করে ক্তিবাসের রামায়ণে নৃতন সংযোজিত হতে লাগল নানা বাঙালী উপাখ্যান, প্রচলিত ক্তিবাসী রামায়ণে তা ক্তিবাসের নামেই চলে। কাশীরামের নামে এরপ সংযোজন বেশি হয় নি, ভাষার পরিবর্তনই হয়েছে। তা ছাড়াও রামায়ণ-মহাভারতের উপাখ্যান-রচ্মিতারা অসংখ্য। কাজেই, বিশেষ উল্লেখযোগ্য রামায়ণ-কার বা মহাভারত-কার, কিংবা সংযোজন-রচ্মিতার কথা জানাই যথেষ্ট।

#### রামায়ণ

রায়বার: কবিবাসের নামে প্রচলিত জিনিসের মধ্যে একটি 'অঙ্গদ রায়বার', অন্তটি 'তরণীসেন বধ'। রায়বার অন্তাদশ শতকের একটি বিশিষ্ট স্পৃষ্টি মোটেই অন্থবাদ নয়, তা উদ্ভাবনা। কথাটির মূল অর্থ রাজধার, রাজস্বতি,—এই শতান্দীতে রায়বার ব্ঝাত রাজসভার ইতর উত্তর-প্রত্যুত্তর, রাজাদের শৃত্যঘটার সম্বন্ধে অবজ্ঞা। ছন্দ সাধারণত লাচাড়ি। রাজা ও রাজসভার মর্যাদা ও শালীনতা বোধ আর নেই, তা বোঝা য়য়। রায়বারের অধিকাংশ রচয়িতা মল্লভূমির। প্রথম একজন রচয়িতা ফকিররাম 'কবিরাজ' বা 'কবিভূষণ', ইনি 'সত্যনারায়ণের পাঁচালী'ও লিখেছিলেন ঝ্রীঃ ১৭০১-০২তে। শঙ্কর চক্রবর্তী 'কবিচন্দ্র' মল্লভূমির কবি, ইনি সেই 'রুক্ষমঙ্গলের' ও ভারত পাঁচালীর কবি, তাঁরই 'অধ্যাত্ম রামায়ণ' বিয়্পুর্বী রামায়ণ' নামে চলে। কবিচন্দ্রের নামেও 'অঙ্গদ রায়বার' আছে (বঃ সাঃ পরিচয়্ম পৃঃ, ৫২৪)। আরও ছয়-সাত জনলেথকের রায়বারও পাওয়া য়য়। স্থল হলেও এ গালাগালি পরবর্তী-কালের কবিদের থেউড়-তর্জার একট। জ্ঞাতি, আসরে তেমনি তা ম্থারোচক হয়ে উঠিছিল।

তরণীসেনের যুদ্ধ: বাঙালী ভক্তিধর্মের মাত্রাজ্ঞানহীন বাড়াবাড়িতে স্প্রটি হয় তরণীসেনের উপাথ্যান। বিভীষণের পুত্র তরণীসেন রামভক্ত যুবক, তুর্জয় বীর; তিনি যুদ্ধে এলেন রামের হাতে মরে স্বর্গে যাবেন বলে। অনেক চেষ্টায় তাঁর এ উদ্দেশ্য দিদ্ধ হল। তথন রণক্ষেত্রে তাঁর কাটাম্ভ 'রাম' নাম জপ করতে লাগল। কাটাম্ভের এই শক্তি বাঙালী জন-সাধারণের সহজ-গ্রাহ্থ একটি ঐতিহ্য হয়ে ওঠে (দক্ষিণারায়েরও শুধু মৃত্তই দেখা যায়,—কালু থা গান্ধীর সঙ্গে যুদ্ধে দেহচূত্ত হলেও তা প্রাণহীন হয় নি)। তরণীসেন-বধের কথা পড়ে না কাঁদে এমন বাঙালী স্ত্রী-পুরুষ নেই। এই রায়বার ও ভক্তির মাত্রাহীনতা, ভাড়ামি ও এই ভাবালুতা, —হইটিই বাঙালী বৈশিষ্ট্য। রামায়ণের এই কাহিনী হ'টি তাই বাঙালী উদ্রাবনা হিসাবে মনে রাথবার মতো। অবশ্য এমনি আর-একটি মাত্রাজ্ঞানহীন কাহিনী হচ্ছে মহাভারতের 'দাতাকর্ণে'র কাহিনী। তাও বাঙালীর উদ্ভাবনা—হিরিশক্র-রোহিতাশ্ব কাহিনীর তা বাঙালী সংস্করণ। এ বিষয়েও রচনার তথন অভাব ছিল।

তরণীদেনের উপাখ্যানের প্রধান এক রচম্বিতা হলেন দ্বিদ্ধ দয়ারাম ( দ্রঃ—বঃ সাঃ পরিচয় পঃ ৫৪৯ )।

মলভূমির শব্দর চক্রবর্তী 'কবিচন্দ্র' ও বিক্স গীতাস্থত (গ্রন্থের নাম 'বাল্মীকি-পুরাণ'), উত্তরবঙ্গের রুঞ্চদাস পণ্ডিত (সংক্ষিপ্ত শ্রীরাম পাঁচালী), চণ্ডীমঙ্গলের কবি রামানন্দ যতি এবং কোচবিহারের জন-ছয়-শাত রামায়ণ-কবিদের ছেড়ে দিতে পারি, তু'জন অষ্টাদশ শতাব্দীর রামায়ণ-রচয়িতা কিন্তু স্মরণীয়।

রামানন্দ ঘোষ: রামানন্দ ঘোষের 'রামায়ণ' কাব্য (এী: ১৭৮০ ?) সর্বাধিক উল্লেখযোগ্য। তাঁর পরিচয় এখনো অনিশ্চিত। কাব্য মতে তিনি 'বুদ্ধাবতার'—

সর্ব শক্তিমত আর ইচ্ছা কালিকার কলিযুগে রামানন্দ বুদ্ধ-অবতার।

অষ্টাদশ শতকে এই কথা অদ্বৃত শোনায়। কারণ, বুদ্ধদেব অবতার-মধ্যে গণ্য হলেও জয়দেবের পরে তার মাহাত্ম্য আর বাঙ্লা কাব্যে শুনি না। এই 'বুদ্ধাবতারে'র আবিভাবের কারণ—

শ্লেচ্ছভোগ্য বস্থন্ধরা হইল সংসারে দাসীরূপা হইল লক্ষ্মী নীচ জাতি-ঘরে। তাই তাঁর প্রতিজ্ঞা ( আদিপর্ব )

> যবন শ্লেচ্ছের রাজ্য বলে কাড়ি লব একছত্র রাজা করি দারুত্রকো দিব।

কোথা হতে হঠাৎ দেখা দিল এ সক্ষয়? মহারাষ্ট্র ও বর্গীদের নিয়ে ছরাশা পোষণ সম্ভব নয়, কৃষ্ণচন্দ্র-জগংশেঠদের নিয়ে তা আরও অসম্ভব। এ কাব্য ঞ্রী: ১৬৫৭এর পরেকার বলেই অহ্মিত হয়। তাহলে এ উক্তি একটা ছংসাহসী মহৎ সংকল্প। রামানন্দ যৌবনে সয়া্স নিয়েছিলেন, হয়তো সয়াাসী বিজাহের একটা পূর্বাভাস বা প্রতিধ্বনি তাঁর এ কাব্য। কিন্তু শুধু রাজ্বনৈতিক নয়, ধর্মের মোহভঙ্গও এই সয়াাসী কবির হয়েছিল। তাঁর পূর্বে সয়াবের বিরুদ্ধে প্রেষ্ট্র সাম্যান্ত্র বিরুদ্ধে প্রেষ্ট্র সাম্যান্তর বিরুদ্ধে প্রেষ্ট্র সাম্যান্ত্র বিরুদ্ধি প্রিষ্ট্র সাম্যান্ত্র বিরুদ্ধি প্রিষ্ট্র সাম্যান্ত্র বিরুদ্ধি সাম্যান্ত্র বিরুদ্ধি সাম্যান্ত্র সিম্যান্ত্র বিরুদ্ধি কর্মান্ত্র সাম্যান্ত্র সাম্যান্ত্র বিরুদ্ধি সাম্যান্ত্র সাম্যান্ত্র বিরুদ্ধি কর্মান্ত্র সাম্যান্ত্র বিরুদ্ধি কর্মান্ত্র সাম্যান্ত্র সাম্যান্ত্র সাম্যান্ত্র সাম্যান্ত্র সাম্যান্ত্র সাম্যান্ত্র সাম্যান্ত্র বিরুদ্ধি সাম্যান্ত্র সাম্যান্ত সাম্যান্ত্র সাম্যান্ত্র

শরীর করিছ পণ আমি এ পামর না হৈল (বস্তু) চর্ম চক্ষের গোচর। ধনীতে বাদ্ধয়ে ধন জলে বাদ্ধে জল
নাহি মিলে কালালের কড়ার সম্বল !…
দারা ছাড়ি পাপ ভরা ভরিম্থ অপার
অন্থিচর্মসার কইল অভিশাপ তার।
দারা স্থত স্থতা আর বন্ধু কেহ নাই
অবশেষে কি ইইবে নাহি মিলে থাই।

নিশ্চরই এ এক প্রবল ব্যক্তিত্ববান, অন্থির কালের অন্থিরচিত্ত মামুষের খেদোক্তি। মধ্যযুগের সাহিত্যে এরপ স্থীকারোক্তি অভাবনীয় ছিল। তদপেক্ষাও নৃতন রামানন্দ ঘোষের এই শেষদিককার স্বীকৃতি:

দারুত্রন্ধ সেবা করি জেরবার হৈল বুথা কষ্ট সেবি কাল কাটা নহে ভাল। বস্তুহীন বিগ্রহ সেবিয়া নহে কাজ নিজ কষ্ট দায় আর লোক-মধ্যে লাজ।

এ যেন আধুনিক মনোভাবাপন্ন মানুষের কথা।

সেদিনের সমাজে ধর্মে আন্থা কমে এসেছে তা দেখতে পাব, কিন্তু এমন স্পাই, স্থদৃঢ় ঘোষণা আর দ্বিভীয়টি কোথায় ? এই জ্ঞাই "তাহার কাব্যাটি পুরানো বাঙ্গালা সাহিত্যে একক"। তথাপি ট্রাক্তিডিতেই তাঁর কাব্যের সমাপ্তি হল, যেহেতু এই বাস্তববোধ সব্বেও কবি তাঁর মৃক্তির পথ আবিষ্কার করতে পারেন নি। বৃদ্ধির মৃক্তি তাঁর ঘটেছে, কিন্তু মৃক্তির বৃদ্ধি জাঁগ্রত হয় নি। কবিত্বের জ্ঞা ততটা নয়, কিন্তু এক নৃতন চেতনার প্রতিভূ হিসাবে রামানন্দ ঘোষ বাঙলা সাহিত্যে সভাই একক, ভবিশ্বতের আভাস।

জ্পাৎরাম: জগৎরাম রায় (বাঁড়ুজে,) তাঁর জ্যেষ্ঠ পুত্র রামপ্রসাদের সহযোগে 'অভ্ত রামায়ন' সম্পূর্ণ করেন; 'হুর্গাপঞ্চাত্রি'ও তাঁদের চুজনার রচনা। রামচন্দ্র কর্তৃক অকালে হুর্গাপ্ডা—হুর্গা পঞ্চ রাত্রির বিষয়; পঞ্চমী হতে দশমী পর্যন্ত পাঁচ পালা, শেষ হুই পালাই পুত্রের রচনা। পঞ্চকোটের অভ্যন্তরে রাণীগঞ্জের নিকটে ভূলুই গ্রামে তাঁদের নিবাস ছিল। এ কাব্য নয় কাত্তে বিভক্ত—লকাকাণ্ডের পরে পাই পুক্র কাণ্ড, রামবাস এবং উত্তরাকাণ্ড। রচনা কাল খ্রী: ১৭৭১।

জগৎরামের শেষ ও নিজম্ব রচনা হল 'আত্মবোধ' নামে আধ্যাত্মিক রূপক

কাব্য (খ্রী: ১৭৭৭-৭৮)। তাও রাম-মাহান্ম্যেরই কাব্য যদিও রামায়ণের অহবাদ নয়। বারো 'উল্লাসে' রচিত এই গ্রন্থে মনের স্থমতি কুমতি তুই পত্নীর কলহাদির ভেতর দিয়ে রাম-প্রাপ্তি অর্থাৎ জ্ঞানলাভ ও সাধন তব্যোপলির কথা বিবৃত হয়েছে। শাস্ত্র জ্ঞান, বিহ্যা, ধর্মাহুরাগ সব মিলিয়ে 'আত্মবোধ' এক বিশিষ্ট স্বষ্টে। কবি বৈষ্ণব রাগাহুগা পদ্ধতির সাধক, তবে জগংরাম রুষ্ণের স্থলে রামের ভক্ত। কিন্তু দেশকালপাত্র পঞ্চকোট, নিজ গ্রাম পরিবার, পরিজন, নিজগৃহ, সব কিছুতেই তাঁর অকুণ্ঠ স্বীকৃতি দেখি। জগংরাম ঠিক যেন রামানন্দ ঘোষের বিপরীত দিক থেকে সেই একই মন নিয়ে জীবন দেখছেন। দৃষ্টিক্ষেত্রটি রামায়ৎ বৈষ্ণবের হলেও জীবন-রিসক মাহুষের। 'আত্মাবোধ' রামানন্দ ঘোষের মত সমাজ-বিপ্লবী অন্তা উত্যোগী পুক্ষধের কাব্য নয়। যেমন, পঞ্চকোট সম্বন্ধে জগংরাম বলছেন:

মোর প্রতি এই স্থান মহাতীর্থ স্থান
এই স্থানে জন্ম লভি দেখিফু ভূবন । 
এই দেহ পাইলাম কভ পুণ্য ফলে
এ জিহুরায় কভূ কভু রাম শব্দ বলে । 
এই দর্ব অবয়ব কলেবর খানি
এই দেহ-রূপ মধ্যে রাম-বস্তু চিনি ।
দেহালয় দেবালয় বেদে সত্য কয়
এ দেহ জানে সেহ আনন্দে ভাসয় ।

এ অবশ্য একালের বস্তবাদীব কথা নয়. ভাববাদীদের 'দেহতত্ত্বের' কথা।
এ ধারণাও চৈতত্ত্য-যুগ থেকেই বৈষ্ণবদের স্বীকৃত। কিন্তু অস্ত কবিদের লেথায় এইরূপ জীবন-চেতনা দেখা যায় না। জগংরামের শেষ তত্ত্বও রাগাত্মিকা-সম্মত, কিন্তু তথাপি বিশিষ্টঃ

মলে মৃক্ত হবে তার প্রত্যন্ত কি হয়
জীয়ন্তেতে মৃক্ত বিনা মনে না লাগন্ত । . . .
বার জালা মৃক্ত হলে মৃক্ত বলি তান্ত
প্রকৃতি আশ্রন্থ বিনা এ জালা না বান্ত ।
প্রকৃতি স্বরূপে রাম দেখ বর্তমান ।
রসরাজ স্ত্রী পুরুষ দেহে অধিষ্ঠান ।

এও মৃক্তির বৃদ্ধি, কিন্তু বস্তুগত মৃক্তির নয়, ভাবগত মৃক্তির। মধ্য যুগের শ্রেষ্ঠ ঐতিহে এ মৃক্তি পরিকল্লিত: লীলাময়ের লীলা আস্থাদনের মধ্য দিয়েই জীবনে এ মৃক্তি আয়ত্ত হয়। জগৎরামের মনে রামানন্দের মত তাই 'য়েচ্ছ-ভোগ্যা বস্থারা'র জন্ম কোন জালা নেই।—জীবন-রলের আস্থাদনে তিনি পরিতৃপ্ত। কবিকর্মেও জগৎরাম অনিপুণ নন,—ভারতচন্দ্রেরই যুগের কবি তিনি,—পাণ্ডিত্যও তাঁর যথেষ্ট (দ্রষ্টব্য: বঃ সাঃ পরিচয়, পৃঃ ৫৮৮-৫৯৪)।

### মহাভার**ভ**

অষ্টাদশ শতকের মহাভারত-কারদের সংখ্যাও কম নয়। ছোট বড় বছ আখ্যানের বহু রচয়িতা আছেন। কিন্তু এমন কোনো বৈশিষ্ট্য কারও লক্ষিত হয়নি যাতে তাঁদের নাম এখনো শ্বরণে রাখা প্রয়োজন হবে।

শহর চক্রবর্তী 'কবিচন্দ্রে'র মতো মল্পুমির কবিরা আছেন; কোচবিহারের মহাভারতকাররাও লেখা থামান নি; শ্রীহট্রেও ভাগবতের মতো মহাভারতের আখ্যান নিয়ে কাব্য-রচয়িতা অনেক—যেমন, গোপীনাথ দত্ত, স্থবৃদ্ধি রায়। পূর্ববঙ্গে যন্তীবর-গঙ্গাদাগ (সেন) পিতাপুত্রের লেখা মহাভারতের একাধিক পর্ব পাওয়া যায়;—তাঁরা মনসামঙ্গলের পূঁথিও লিখেছেন, লবকুশের যুদ্ধও লিখেছেন। তাঁদের পরিচয় ও জাতি অবশ্য স্থনিন্দিত নয়। উৎকল রাহ্মণ সারল কবির 'ভারত পাঁচালী' দক্ষিণ রাঢ় ও উড়িয়ায় প্রচলিত ছিল। 'নলদময়ন্তী'র আখ্যান নৈবধের প্রভাবে লিখেছেন কেউ কেউ, আর 'শকুন্তলা'র উপাখ্যানও স্বতন্ত্রভাবে লিখেছেন অন্ততঃ একজন—রাজেল্প দাস।

পৌরাণিক বিষয়ের অনুবাদ—ভাগবত প্রভৃতি বৈষ্ণব শান্তের অন্থাদের মতোই পৌরাণিক অন্ত গ্রন্থ ও আখ্যানসমূহের অন্থাদও পূর্ব থেকেই চলে আসছিল। তবে অন্থাদে বৈষ্ণবদের সঙ্গে অন্ত কারো তুলনা হয় না। এসব পৌরাণিক ধারার অন্থাদের প্রধান কেন্দ্র বরাবরই কোচবিহারের রাজসভা। কোচ রাজাদের নামেও অন্থাদ দেখা যায়। প্রহলাদ-চরিত্র, উষাহরণ, তুলসী চরিত্র, হরিশ্চন্দ্র পালা প্রভৃতি কোনো কাহিনীরই অন্থাদ তথন বাদ যায় নি। উনবিংশ শতকেও এই সব রামায়ণ, মহাভারত পুরোমাত্রায় লেখা চলেছে ( দ্র:— ডা: স্কুমার সেনের বা: স: ইতিহাস পৃ: ৮৮৭-৯০৪ )।

# নবম পরিচ্ছেদ

## নাথ-যোগীদের কাহিনী

নাথ-যোগী ও সিদ্ধাচার্যদের কথা বাঙ্লা সাহিত্যের জন্মকথার সঙ্গে জড়িত, তা চর্যাপদের আলোচনাকালে আমরা দেখেছি। মীননাথ ( মৎস্তেন্দ্রনাথ ), জালন্ধরি পাদ ( হাড়ি পা ), গোরক্ষনাথ (গোরধনাথ, গোখনাথ), কাম্ব পা (কাহ্নপাদ)— এরা কে, কখন জন্মগ্রহণ করেছিলেন, এঁদের পরস্পরের মধ্যে সম্পর্কই বা কি ছিল, সে বিষয়ে ভারতীয় সংস্কৃতির প্রধান পণ্ডিতেরা এখনো একমত নন। একদিকে এঁদের সম্প্রদায়ের ধারা বহন করছে কান-ফাটা যোগীরা ও নানা অবধৃত সম্প্রদায় তাদের বেশভ্ষায়, সাধনায়; অন্তদিকে এঁদের স্মৃতি ও কাহিনী জাগিয়ে রাথছে বাঙ্লাদেশে উত্তরবঙ্গের ও পূর্ববঙ্গের যোগীজাতি। তর্ক ও সমস্যা অনেক चाट्ड, किन्नु व विषय गत्नर त्नरे-एगरे वांगी ७ मिन्नात्नर नाना कारिनी বাঙালী জনসাধারণের মধ্যে বাঙ্লা সাহিত্যের প্রাচীনতম যুগ থেকেই চলে আসছে—প্রাক্-মুদলমান যুগ থেকে একেবারে ব্রিটিশ যুগেও তা প্রচলিত ছিল, 'ধর্মপুরাণে'ও তাই তা পাওয়া যায়। এমন কি, এসব কাহিনী বাঙ্লা ছেড়ে উত্তরভারতের জনসাধারণের মধ্যেও বিস্তারলাভ করেছিল, কিন্তু সে দেশেও তার বাঙালী-জন্ম অম্বীকৃত হয় নি, কাহিনী থেকে তা ধরা যায়। বাঙ্লায় মুসলমান জনসাধারণের মধ্যেও এ কাহিনী সমাদৃত হয়েছে, তথাপি সে কাহিনীর মধ্যে মৃসলমান প্রাধান্তের ছাপ নেই। অবশ্য, মংস্তেন্দ্রনাথ মৃসলমান পীরদের কাহিনীতে মোছন্দর বা মোছর পীরে পরিণত হয়েছেন (পরে দ্রপ্তব্য)। যা'ই হোক, বাঙ্লার হলেও গোপীচন্দ্রের গান সর্বভারতীয় মর্যাদালাভ করেছে।

সাধারণভাবে এসব নাথযোগীদের কাহিনী হ'ভাগে বিভক্ত করা চলে, একটি হল নিছক সিদ্ধাদের কাহিনী, মীননাথ ও তাঁর শিশু গোরখনাথের কাহিনী। এ কাহিনীর মূল কথাটি হল শিশু গোরখনাথের দ্বারা কামিনী-মোহগ্রস্ত গুরু মীননাথের উদ্ধার। এ কাহিনীর সাধারণ নাম তাই 'গোরক্ষ বিষয়' বা 'মীনচেতন'। যোগীদের পরম গুছু সাধনা হল—'বিন্দুধারণ', উধ্বেরিতাঃ হয়ে ঘট্চক্রভেদ করা, ইত্যাদি। অতএব, স্বীসংস্গ বিষয়ে যোগীদের স্বাধিক বিরোধিতা

অর্থাৎ বর্ণচোরা লোভ। বিতীয় কাহিনীটির মূল হল রাজা গোপীচক্রের (গোবিন্দ চল্রের) সন্ন্যাস; তার সঙ্গে যুক্ত হয়েছে রাজমাতা ময়নামতী ও তাঁর গুরু জলন্ধরি পাদের (হাড়িপা'র) যোগবিভূতির কথা। জন-সমাজের নিকট এটির আকর্ষণ রাজপুত্রের সন্মাস-গ্রহণের কথা বলে। এই তু' কাহিনী অবলম্বন করেই সিদ্ধা ও যোগীদের অলৌকিক শক্তির গল্প পল্লবিত হয়ে উঠেছে, গায়কের মন অসম্ভবের রাজ্যে বিচরণের স্থােগ লাভ করেছে, সাধারণ মান্থ্যের সুল বিশ্বয়বোধ ও কল্পনা এসব কাহিনীতে একটা সহজ্ব পরিতৃথি লাভ করেছে।

লক্ষ্য করা যায়—এসব সিদ্ধ বোগীদের যোগশক্তি, পীর ফ্রন্কিরের কেরামতি বা ইন্দ্রজাল-স্থলভ কীতিকলাপের কাহিনীগুলোও প্রায় সমস্ত ভারতবর্ষ জুড়ে একটা দ্বাবাধ। মামূলী রূপ লাভ করেছে—এখনকার যোগী, সন্ধ্যাসী, পরমহংস গুরুদের নামেও আমরা তারই পুনক্ষরাবন। দেখতে পাই। সাধকদের অপৌক্ষযের জন্ম থেকে স্ত্রীকে মাতৃ-সন্তামণ পর্যন্ত অনেক জিনিসই সেই যোগসিদ্ধাদের লৌকিক ও কুল ঐতিহের অন্তর্গত। এ ঐতিহ্য যে ভাবেই উদ্ভূত হোক, চলে আসছে ছডায় গানে; এর সঙ্গে সংস্কৃত ও প্রাক্তে ভাষায় যোগীদের কথার ও গল্পের একটা সম্পর্ক আছে। মুসলমান ফ্রির-নরবেশদের কেরামতির গল্পেও তা পুই হয়েছে। বাঙ্লা মঙ্গলকাব্যের, বিশেষ করে ধর্ম-মঙ্গলের কাহিনীর সঙ্গে এসব অলৌকিক কাহিনীর সম্পর্ক স্পষ্টই স্বীকৃত। কিন্তু সিদ্ধ যোগীদের কাহিনী লিখিতাকারে বাঙ্লা সাহিত্যে প্রবেশ করেছে অনেক বিলম্বে।

'গোরক্ষ-বিজয়ের' পুঁথি পাওয়া যায় অষ্টাদশ শতকে এসে—বাঙ্লায়
সহদেব চক্রবর্তীর ও 'রামাই পণ্ডিতে'র ধর্মপুরাণে বা 'জনিল পুরাণে'।
সতস্থাকারে উত্তর বঙ্গের ও ত্রিপুরা-চট্টগ্রাম অঞ্লের গোরক্ষ-বিজয় সম্বন্ধীয়
পুঁথি শেষ দিকে পাওয়া বায়—ফয়জুল্লা (আব্দুল করিম সাহিত্য-বিশারদ
সম্পাদিত 'গোরক্ষ-বিজয়ের' কবি), ভামদাস সেন (নিলনীকান্ত ভট্টশালী
সম্পাদিত 'মীনচেতনের' কবি), ভীমসেন রায় বা ভীম দাস (বিশ্বভারতীর
পুঁথির কবি)—এ ক'জনা সে কাহিনীর কবি হিসাবে গণনীয়। এঁদের কাব্যে
ভাষায় এবং ভণিতায় এত মিল যে সত্য-সত্যই এঁদের ক'জন কবি ক'জন গায়ন
তা নিয়ে তর্ক আছে (ড্রাং—ভাং সেন, বাং সাং ইতিহাস ও ভাং শহীত্লাহ
—সাং পং পত্রিকা ৬০।০) এবং থাকবে।

গোরক্ষ-বিজয়: —গোরক বিজয়ের কাব্য অপেক্ষা কাহিনীটিই উল্লেখ-

যোগা। মঙ্গলকাবোর মতো সেই স্পষ্টিতত্ত দিয়েই এ কাহিনীরও আরম্ভ। আদিদেব ও আতাদেবীর পরেই এ কাহিনীতে জন্মান চার সিদ্ধা, জন্মমাত্রেই তার। লেগে যান যোগাভ্যাগে। মীননাথের অমুগত হলেন গোরক: আর জলন্ধরির (হাড়ি পা'র) অহুগত হলেন কামু পা'। তারপর দিন্ধাদের কেরামতি। শিবের মুখ থেকে গৌরী মহাজ্ঞান শুনছিলেন, কিন্তু গৌরী পড়লেন ঘুমিয়ে ( যেমন পড়েছিলেন অভিমন্থার মাতা স্বভন্তা-মহাভারতে ); আর মংস্তরতে বা মাছের পেটে থেকে) ফাঁকি দিয়ে 'মহাজ্ঞান' শুনে নিলেন মীননাথ। তা জেনে শিব তাঁকে অভিশাপ দিলেন—মীননাথ এই মহাজ্ঞান এক সময়ে বিশ্বত হবেন। কি করে তা হবে ? সিদ্ধারা যোগী, তাঁরা স্ত্রীসংসর্গ করবেন না। তাঁদের পরীক্ষা করতে গৌরী নামলেন আসরে; মোহিনীরূপে গৌরী অন্ন পরিবেশন করতে গেলেন। আর যেমন চিরদিনই এই মহর্ষি তপম্বীদের নিয়ম—তেমনিই হল সিদ্ধাদের অবস্থা। স্ত্রীদর্শনমাত্র তিন সিদ্ধাই ধরা পড়লেন মোহজালে। কেবল অটল রইলেন গোরক্ষনাথ (ইউরোপীয় নাইটদের মধ্যে পার্সিভালের মতে। নয় কিন্তু );—তাঁর মনে গৌরীকে দেখে এল শিশুভাব। যেমন যার ভাবনা তেমনি হল তার পরিণাম। গুরু মীননাথ কামভাবের জন্ম ভাই কদলী নগরে গিয়ে রমণী-সমাজে আত্মজ্ঞান বিশ্বত হয়ে লাগলেন বিলালে। হাড়ি পা' ( জলন্ধরি পাদ ) পটিকায় (পটিকের ?) গিয়ে রাণী ময়নামতীর পরীতে লাগলেন হাড়ির কাজে—মোহবশে তাই তিনি কামনা করেছিলেন। সেখানে ময়নামতীর ছেলে রাজা। গোপীচাঁদ হাড়ি পা'কে মাটির তলায় আবদ্ধ করলেন। এদিকে গৌরীও রেহাই পেলেন না। গোরক্ষের নিকটে হেরে তাঁকে ফাঁদে ফেলতে না পেরে তিনি নিজেই পড়লেন তাঁর পেটে মাঝিরপে বাঁধা। পরে গোরক্ষ তাঁকে রাক্ষ্মী করে রাথলেন। তথন শিব বেরুলেন তাঁর উদ্ধারে। গোরক্ষনাথ শিবঠাকুরকে বেশ হ'কথা শোনালেন—নিজের স্থীকে শামলাতে পার না, বেশ দেবতা তো হে তুমি! ভাঙ ধুতরা নিমেই আছ। যাই হোক দেবীকে মক্তি দিলেন গোরক। এদিকে শিবের বরে এক তপস্বিনী রাজকতা গোরকের পত্নী হলেন। হলে হবে কি, গোরক ছ'মাসের শিশু হয়ে শিশুভাবে পত্নীর শুক্তপান করতে চাইলেন ! অবশ্য পরে গোরক্ষের ববে রাজকন্যা তার কৌপীন-ধোয়া জলপান করেই পুত্রলাভ করলেন। তারপরে নিজেও গোরক্ষ বেফলেন গুরুর উদ্ধারে— কাছু পা'ও চললেন তাঁর গুরু হাড়ি পা'র উদ্ধারে। কদলীর দেশে গোরক

মঙ্গলা-কমলা তু'রাণীর সমস্ত বাধা ঠেলে নটা বেশে গিয়ে রাজ্বারে দাঁড়ালেন—
বার থেকে মুদকে বোল তুললেন গোরক্ষ;—কাহিনীতে এইখানেই এ গান
জমে—বোল তনে মীননাথ চকিত হলেন। তারপর শিশ্ব আরম্ভ করল
নটাবেশে নৃত্যগীত। মাদলের বোলে তিনি মনে করিয়ে দিলেন গুরুকে
পূর্বস্থতি, নাচগানে তত্ত্বথা উপদেশ দিয়ে মনে করিয়ে দিলেন 'মহাজ্ঞান'।
রাণীরাও পুত্র কোলে নিয়ে বিরে ধরে মীননাথকে,—মোহের বন্ধ কেটেও কাটে
না যেন। কিন্তু শিশ্ব গুরুকে উদ্ধার করলেন, মীননাথ চেতন লাভ করলেন;—
কাহিনীর নাম তাই 'মীনচেতন'।

গোপীচনের গানঃ—ংগাপীচন্তের (গোবিন্দচন্দ্র ) কাহিনী সমন্ত উত্তর ভারতেই প্রচলিত। স্বভাবতঃ সর্বত্রই তাতে স্থানীয় অবস্থামুযায়ী কিছু কিছু পরিবর্তন হয়েছে ;)যেমন, গোপীচক্র হয়েছেন কোথাও রাজ। ভত্ হরির ভাগিনেয়, কোথাও বা উজ্জ্বিনীর বিক্রমাদিত্য বা ধারা নগরের রাজা ভোজের সঙ্গে সংযুক্ত। (কিন্তু মোটের উপর সমস্ত কাহিনী একটা বিষয়ে প্রায় একমত। গোপীচন্দ্র বাঙ্লার সঙ্গে সম্পকিত, এবং প্রায় কাহিনীতেই গোপীচক্র বাঙ্লার রাজা।) ( এসব নানা কাহিনীর সংক্ষিপ্ত পরিচয়ের জন্ম দ্রষ্টব্য: লেখকের ইংরেঞ্চি প্রবন্ধ 'রাজ৷ গোপীচন্দ্রের কাহিনী'—প্রোসিডিংস্ এয়াও টান্জাক্সান্স অবু দি সিকুস্থু অলু ইণ্ডিয়া ওরিয়েনটাল কন্ফারেনুস, ১৯০০, এবং ডা: স্কুমার সেনের বাং সাঃ ইতিহাস)। ঐতিহাসিকেরা চিস্তা করছেন— কোথায় ছিল এই গোপীচন্দ্রের রাজ্য-পট্টিকেরায় (লালমাই,-ময়নামতী পাহাড়ের মধ্যে ত্রিপুরা জেলায় ), না, রঙ্গপুরে, কোথায় ? তিনি কি পালগোষ্ঠীর (গ্রিয়ার্সন), না, রাজেন্দ্র-চোলের অমুশাসনের উল্লিথিত গোবিন্দ চন্দ্র ( দীনেশ সেন ), ইত্যাদি। বাঙ্দা সাহিত্যের দিক থেকে সে প্রশ্ন তত গুরুতর নয়, কিন্তু যে সব বাঙ্লা ছড়া ও গান এ সম্পর্কে আমরা পেয়েছি তার পরস্পরের কাহিনী-অংশ তুলনা করে বোঝা বেশি প্রয়োজন ( ক্রষ্টব্য---লেখকের পূর্বোল্লিখিত ইংরেজি প্রবন্ধ )। অবশ্র একদিক থেকে সবগুলি কাহিনীই व्याग्न अकत्रभ, वर्षः जामारमत्र भरक वशास काहिनीत नाताः म जानाहे गर्थहे; প্রয়োজন বরং স্থির করা কোনু কাহিনী কথনকার রচনা ( দ্র:, শহীঘুলাহ — সাঃ পঃ পত্তিকা ৬০।৩ ) এবং তার সাহিত্যিক গুণাগুণ কি।

গো<u>পীচন্দ্র</u> কাহিনীর প্রথম <u>উল্লেখ পাওয়া যায় মালিক মহম্মদ আয়</u>দীর

'পু<u>তুমাবতে'। কিন্তু এ বিষয়ে প্রথম বাঙ্গা গ্রন্থ বোধহয় নেপালে রচিত সপ্</u>তদশ শতান্দীর বাঙ্লা নাটক 'গোপীচন্দ্র নাটক'। সে পুঁথি অবশ্য উনবিংশ শতকের নেওয়ারী শিপিকারের শেখা,—অধ্যাপক স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায় কেম্বিজ বিশ্ববিতালয়ের পুঁথিশালা থেকে তার অমুলিপি করে এনেছিলেন। মুলে পাটনের রাজা সিদ্ধেশ্বর সিংহ দেবের রাজ্যকাল ( খ্রী: ১৬২০--১৬৫৭ ) উল্লিখিত হয়েছে। বাঙ্লা দেশের বাইরের এ নাটকটি ছাড়া গোপীচন্দ্রের গান বাঙ্লায় আর যা পাওয়া যায় তা সবই অষ্টাদশ শতকের বা তার পরেকার। সে সবের মধ্যে প্রথম প্রকাশিত হয় পণ্ডিতবর গ্রিয়ার্সনের উল্ভোগে রঙ্গপুরের একটি সংগ্রহ 'ময়নামতীর গান' ( এশিয়াটিক সোলাইটির দ্বারা খ্রী: ১৮৭৮এ প্রকাশিত ), তারপরে প্রকাশিত হয় (শিবচন্দ্র শীল মহাশয়ের সম্পাদনায়) চুঁচুড়া থেকে সংগৃহীত তুর্লভ মল্লিকের 'গোবিন্দচন্দ্রের গীত'। পরে পাওয়া গেল মুঃ গোলাম রম্বল থোনকার প্রকাশিত স্থকুর মাম্দের 'গোপীচন্দ্রের সন্ধ্যাস'; প্রীযুক্ত নলিনীকান্ত ভট্টশালী ও বৈকুঠনাথ দত্তের সম্পাদনায় প্রকাশিত ভবানী দাসের 'ময়নামতীর গান',—এটি সর্বাপেক্ষা কুদ্রাকার কাহিনী। বীরেশ্বর ভট্টাচার্যের সম্পাদনায় কলিকাতা বিশ্ববিতালয় স্থকুর মামুদ ও ভবানীদাদের পুঁথিও পুনমুঁ দ্রিত করে প্রকাশ করেছেন (১৯২৪) 'গোপীচন্দ্রের গানে'।

রঙ্গপুরের গানের অন্থ্যায়ী গোপীচন্দ্র কাহিনী সংক্ষেপে হচ্ছে এরপঃ মানিকচন্দ্র ছিলেন বাঙ্লার রাজা। মরনামতী তার পাঁচ রাণীর এক রাণী; আবাল্য তিনি গুরু গোরথনাথের শিল্তা, তিনি থাকতেন স্থামীর থেকে স্বতন্ত্র। রাজার মন্ত্রীদের অত্যাচারে প্রজারা ধর্মঘট করে শিবের শরণ নিল (প্রজা বিদ্রোহ বা শ্রেণী-সংগ্রাম জিনিসটার এখানে স্পষ্টভাবেই উল্লেখ পাওয়া যায়); তাতে রাজার মৃত্যু হল। ময়নামতী চললেন্ যমপুরীতে, সেখানে যমদৃতদের শান্তি দিয়ে তিনি (বহুলার মতোই) স্থামীর প্রাণ উদ্ধার করবেন। কিন্তু শিব তাঁকে নিরস্ত করলেন। ভরসা দিলেন—মাণিকচন্দ্র আর ফিরে আসবে না, কিন্তু ময়নামতী পুত্রলাভ করবেন, আর গোরক্ষনাথের শিল্ত হাড়ি পা'র শিল্তরপে সে ছেলে লাভ করবে মহাজ্ঞান। ময়না 'সতী' হতে গেলেন, কিন্তু আগুন তাঁকে স্পর্শ করলে না। যথাসময়ে পুত্র গোশীচন্দ্র জন্মাল। ক্রমে তাঁর বিষে হল জন্মা ও পাত্না এই হ' বোনের সন্দে। তুই রাণী ও আরও এক শত রমণী নিয়ে গোণীচন্দ্র রাজ্য করেন মনের স্ক্রেথ।—এ পর্যন্তর এ পুঁধির

ভূমিকা: আর তা ভবানী দাদে নেই, স্থকুর মামুদেও বিশেষ তা পাওয়া যায় না। এর পরে আরম্ভ হয় আসল কাহিনী। ময়নামতী পুত্রকে বলেন-রাজ্য, রাণী, বিলাস সব ত্যাগ করে গুরু হাড়ি পা'র নিকট সন্ন্যাস গ্রহণ করো। পুত্র অত সহজে তাতে স্বীকৃত হলেন না; বরং সংশয় প্রকাশ করলেন যে, ময়নামতীর সঙ্গে হাড়ি পা'র অবৈধ সম্বন্ধ আছে। এই সন্দেহের জন্মই অবস্ত সন্মাস গ্রহণের পরেও গোপীচন্দ্রকে এক বেক্সার দাস হতে হবে। এদিকে রাণী অহনা গোপীচন্দ্রকে প্ররোচিত করেছিলেন। আপাততঃ ময়নাকে তাই পরীকা দিতে হল।—যোগীদের যেসব আশ্চর্যশক্তির কথা বলা হয়, সে সব এখানেও দেখি — गत्रम टेज्टल महाना शिक्ष इटलन, मत्रटलन ना ; नहीत जेलत विदय दिएँ शिलन, ডুবলেন না; ইত্যাদি ( কোনো কোনো গানে এ পরীক্ষা দিতে হয় হাড়ি পা'কে, ময়নামতীকে নয় )। তথন গোপীচন্দ্র বুঝলেন যোগই সত্য, ঠিক স্বয়লেন হাড়ি পা'র শিশুত্ব নেবেন। তা ভনে রাজাকে বাধা দেবার জগু রাণী অহনা ব্রাহ্মণদের যুষ দিলেন, নাপিতকে হাত করলেন। রাজা যোগীদের ছিন্নকম্বা পরলেন, কানে পরলেন কাঠের কুণ্ডল, হাতে তুলে নিলেন শিঙ্গা। তারপর রাজা গেলেন রাণীদের কাছ থেকে বিদায় নিতে। রাণীদের অমুনয়-বিনয়-বেদনা-ক্রন্দন নিয়ে এথানে আবার কাব্য-কাহিনী জমে। কিছুতেই কিছু যথন হল না, রাণীরাও চান শেষে যোগিনী হতে। কিন্তু হাড়ি পা'র কামিনী জাতির প্রতি ব্যঙ্গবিদ্রপ তীব্র। হাড়ি পা' রাজার জন্ম 'যোগচক্র' প্রস্তুত করলেন। গোপীচন্দ্রকে যোগের তব উপদেশ দিলেন-এখানে কবি আবার সেই শাস-প্রশাস, যোগের পদ্ম, ষট্চক্র প্রভৃতি বাঁধাধরা গুঢ় ভত্তের অবভারণা করেন। শেষ পর্বস্ত মোহমুক্ত রাজা তাঁর ন্ত্রীদের মা বলে সম্বোধন করেন। হতাশ হয়ে রাণীরা আত্মহত্যা করেন। গুরু তথন তাঁদের পুনরুজ্জীবিত করেন আর রাজাকে যোগী করে নিয়ে বের হন। দেশ-দেশাস্তর, কত কি রাজ্য-—একবার নটার দাস হয়েও রইলেন ভাতে রাজা,— তারপর গুরু তাঁকে দিলেন মহাজ্ঞান।—কোন কোন কাহিনীতে প্রবুদ্ধ রাজাকেও আবার রাজা করতে অহমতি দেন গুরু।

আই নংক্ষিপ্তসার কথা থেকে অবস্থ যা এ কাহিনীর বুল বা কর্ম অংশ ভা বাদ পঞ্জন, কিন্তু কাহিনীতে ভার অ<u>ভাব নেই</u>। কারণ, <u>মীননাথ-আতীর মাধথকদের</u> স্নীবিরাগটা উদাম কাম্কভারই উন্টো পিঠ। ভাই এই বিক্ত-বৈরাগ্যের কাহিনী ও অবধৃত-কাপালিকদের ভাষিক গুড়-প্রক্রিয়াকে আত্রাহ করে সাধারদের সহজ্ঞ কামনা ও সহজ সংয়ম ছুইই স্থুল আকারে প্রকাশিত হয়েছে—যেমন সহজিয়া রাগান্ত্রিকা পদাবলী ও যোগ-সাধনায় পেয়েছে তা স্ক্র প্রকাশ। কিন্তু উত্তর-ভারতব্যাপী জনতার কাছে গোপীচন্দ্রের কাহিনীর প্রধান আকর্ষণ সেজত হয় নি। আকর্ষণ জন্মে একদিকে প্রধানতঃ যোগীদের সম্বন্ধে—পীর-ফকিরদের সম্বন্ধেও—জনতার শিশুস্থলভ-ভয়ভক্তি-বিশ্ময়ের জন্তে। আর অত্যদিকে এই যোগীকাহিনীর সঙ্গে এমন একটি চিরদিনের রোমান্টিক-আবেগময় কাহিনীর সংযোগ ঘটাতে;—অর্থাং রাজা গোপীচন্দ্র (গৌমতবৃদ্ধ কিম্বা প্রীচৈতত্তের মতোই) রাজা রাজ-পাট, প্রেয়সী রাণী ও যৌবনের ভোগবিলাস সব ছেড়ে বরণ করছেন ত্যাগৈশ্বর্যময় সত্তের পথ, যোগ-সাধনার পথ। রাজপুত্র ত্যাগের পথ গ্রহণ করছেন, এইটা একটা স্বপ্রের মতো স্থন্দর কাহিনী জন-সাধারণের কাছে, আর স্ক্রের মাম্দের মতো গ্রাম্য কবিদেরও কল্পনা এই কাব্যাংশটিতেই সচরাচর একট্ মৃক্তি পেয়েছে; যোগ-শক্তির বর্ণনায় যোগ-প্রক্রিয়ার বর্ণনায় জানাতে পেরেছে তারা প্রচলিত যোগ-বিভার সম্বন্ধে তাদের সংস্কারগত বিশ্বাস আর যোগ-প্রক্রিয়া সম্বন্ধে তাদের ঐতিহ্গত সাধারণ জ্ঞান।

## দশম পরিচ্ছেদ

## বিত্যাসুন্দর কাব্য ও কালিকা-মঙ্গল

প্রণয়-কাহিনীর একটা পরিণতি বিভাস্থন্দর কাহিনীতে। কিন্তু বাঙ্লায় কালিকা-মন্পলের মধ্যেই এই পালাটিকে হিন্দু কবিরা জুড়ে দিয়েছেন ;—সাবিরিদ থা (সপ্তদশ শতান্দী বা তার পূর্বেকার) ছাড়া উল্লেখযোগ্য মুসলমান কবিও নেই বলে বলা চলে। বিভাস্থন্দরের পাঁচালী সহজেই এই কালিকা-মন্পলের অন্তর্ভুক্ত হয়ে গিয়েছে। মানবীয় প্রণয় কাহিনীর অভ্যধারাও অবভা ছিল (পর পরিছেদে তা ত্রাইবা)। প্রণয়-লীলায় বাঙালী কবিরা প্রায় সকলেই নিষ্ঠাবান্,—'বুণা মাংস খান না'। অভ্যাসটা অবভা একেবারে নৃতন নয়, এই দেবীভক্ত কবিদেরও তা একান্ত বিশেষ্থ নয়,—পূর্ব যুগেও রাধাক্তকের নামে কবিরা প্রণয়-গাণা নিবেদন করে নিচ্ছিলেন। ভয়ন্ধরী কালী করালবদনী,

শীক্তক্ষের অমুরূপ প্রণয়-লীলার নায়িকা হবার মতো দেবী নন, অষ্টাদশ শতাব্দীতে যুগ-মাহাত্ম্যে কালিকা তাই হয়ে উঠলেন প্রণয়ি-জন-তারিণী, আর প্রণয়-কাহিনীও জারিয়ে নেওয়া হল এই পুরনো রসে।—দেবদেবীদেরও ইভোল্যুশন আছে, বরাবরই সে ক্রমবিকাশ চলেছে। কিন্তু কাহিনীটি হল বিত্যাস্থন্দরের, কালিকা দেবীর নয়। কাজেই কালিকা দেবীর ইভোল্যুশনি কুলজী নিয়ে এথানে আর বিচার-বিতর্কের প্রয়োজন নেই।

বিভাফ্সর কাহিনীর মূল অবশু অনেক পিছনে। স্বর্গীয় হরপ্রসাদ শাস্ত্রী মহাশয় লিখেছেন, "লোকে বলে বিভাস্থন্দর বরক্ষচির লেখা। কোনু বরক্ষচি তার ঠিকানা নেই।"—(শ্রীযুক্ত চিম্ভাহরণ চক্রবর্তী সম্পাদিত সাঃ পঃ প্রকাশিত বলরাম 'কবিশেখর'বিরচিত 'কালিকা-মঙ্গলের' মুখবন্ধ )। শাস্ত্রী মহাশয়ের অভিমত: "বিভাস্থলরের গোড়া কিন্তু গুজুরাটের রাজধানী অনহিলপত্তনে— ইংরেজি ১১শ শতকে।"—এ মতে কাশ্মারী পণ্ডিত বিহলনের 'চৌরপঞ্চাশং'-এর ৫০টি ল্লোকই হল এর মূল। বাঙ্লা দেশে প্রাপ্ত বরক্ষচির নামীয় ৫৪টি ল্লোকের 'বিভাস্থন্দর' ও ৫৪৬ শ্লোক-সমন্থিত আরু একথানি 'বিভাস্থন্দর' ( ১৯২২ ইং সনে শ্রীযুক্ত শৈলেজ্রনাথ মিত্র এ কাব্যের পরিচয় ইংরেজি প্রবন্ধে ওরিয়েন্টাল কনফারেনসে দিয়েছিলেন), বর্জ্বচির সেই সব স্লোকের সঙ্গে 'চৌরপঞ্চাশতে'র লোকের মিল কতটা,--এবং চালুক্য-নূপতি বিক্রমাদিতা ত্রিভূবন মলের ( ঐঃ ১০৭৮---১১২৬ ) সভাকবি 'বিক্রমান্ধ-দেবচরিত'-রচয়িতা কাশ্মীরী কবি বিহলনই চৌরকবি কিনা,—এসব বিষয় নিয়ে যে তর্ক আছে তা এ প্রসঙ্গে গুরুতর নয়। ( দ্র:-পরিষদ-প্রকাশিত 'ভারতচক্র গ্রন্থাবলী' ২য় সংস্করণের ভূমিক।) মেনে নিতে পারি—ভারতচন্দ্রে পূর্ব থেকেই সংস্কৃতের ৫৪ বা ৫৪৬ স্লোকের বিভাস্থন্দর বাঙ্লা দেশে প্রচলিত ছিল, এবং সে 'চৌরপঞ্চাশং' ও বিভাস্থন্দর কাহিনী অন্ততঃ বাঙ্লা দেশে একত্রিত বা সম্পর্কিত হয়ে গিয়েছিল; তার প্রমাণ 'চৌরপঞ্চাশং'-এর ও ওই সংস্কৃত কাব্যের স্লোক ভারতচক্রও উদ্ধৃত করেছেন ( বেমন, স্থন্দর 'ময়ুরনাদের' বিষয়ে শ্লোকটি আবৃত্তি করেছেন বিভার কাছে, এবং চোর কবির শ্লোক পাঠ করেছেন রাজার কাছে )।

কিন্তু শুধু 'চৌরপঞ্চাশং'-এর কাহিনী নয়, বাঙ্লা বিভাস্থনর কাহিনীর মধ্যে ত্টি বিভিন্নরপ পাওয়া যায়—তার মূলও সংস্কৃতে আছে (এইবা: ভা: স্থকুমার সেন—বা: সা: ইতিহাস, পৃ: ৮২৪-৮৩২)। তার একটিতে বিভাশিকা উপলক

করে বিহান্ গুরুর সঙ্গে ছাত্রী স্থন্দরী রাজক্তার প্রণন্ধ। বলা বাছল্য, এ জিনিসটা আর রাজক্তাদের স্পেশ্যাল প্রিভিলেজ নেই; অধ্যাপকদেরও এখন আর কালিকার দোহাই দিতে হয় না। বিতীয় গল্লটিতে আছে বাধা সত্ত্বে প্রণন্ধী কবির সঙ্গে প্রণন্ধিনী রাজকুমারার গোপন মিলন। এটির প্রধান দৃষ্টান্ত অবশ্য কাশ্মীরের কবি বিহলনের (হাদশ শতান্ধী?) 'চৌরপঞ্চাশং', কিন্তু 'রোমিও এও জ্লিয়েট' থেকে ক্যটা রোমান্দ গোপন মিলনের স্থযোগ না থাক্লে জমে? নরনারীর প্রণয়-লীলা যখন সনাতন, তথন ওসব চতুর নায়ক-নায়িকারাও আসলে 'সনাতনী', এসব ব্যাপারও 'সেই চিরপুরাতন কথা'। সংস্কৃত ও ভারতীয় অত্যান্থ ভাষায় এ জাতীয় উপাধ্যান নিশ্চয়ই অনেক ছিল; লোকম্থে যা পূর্বাপর চলিত ছিল সেক্ষেত্রেও কবিরা তারই সাহিত্যিক রূপ দিয়েছেন। বাঙ্লায়ও এরপ প্রণয়-প্রধান নানা লোকক্থা যে ছিল তার প্রমাণ রয়েছে 'মৈমনসিংহ গীতিকায়' (পর পরিছেদে প্রষ্টব্য)।

বিভাস্থলরের কাহিনীর প্রথম বাঙ্লা রচয়িতাদের কথা আমরা জানি—'বিজ' শ্রীধর, সাবিরিদ খা; পরে নিমতার কৃষ্ণদাম দাস ও 'কবিবল্লভ' প্রাণরাম চক্রবর্তীও এ কাহিনী বিবৃত করেছেন। নৈমনসিংহের কবি কন্ধ কে ও তার নামের বিভারনার কবেকার তা সন্দেহজনক। বিংশ শতকের মার্জিত বৃদ্ধির ও ভাষার ছাপ তাতে অবিসংবাদিত। কিন্তু বাঙ্লা সাহিত্যে বিভাস্থন্দর কাহিনীর জয়-জয়কার অষ্টাদশ শতকেই, আর তা দেখা দেয় আবার দ্বিভীয়ার্দে,— ভারতচন্দ্রের বিভাফন্দর বখন সমস্ত শতাকীর মানস-বিলাস রূপে 'রসিক'-জনদের মনোহরণ করে, জারপরে। 'বিজাবিলাপ' (নেপালের নার্টক) রচয়িতা কাশীনাথ ছাড়াও এ শতান্দীর কবি হলেন 'কালিকা-মঙ্গল' রচয়িতা বলরাম চক্রবর্তী 'কবিশেখর'। তাঁর কাব্যে 'উৎকল-দ্রাবিড় দেশের' যুবক স্থন্দর পড় যা বেশে বিভার আশায় বর্ধমানেই এসে বিভাকে লাভ করে। এ রচনা मुद्रम, 'तरमत' श्वाचमा जथरना रम्या रमग्र नि । शोविन्म मारमत 'कामिका-মকল' অষ্টাদশ শতাকীর মধ্যভাগে রচিত,—তিনি চট্টগ্রামের 'পদ্মপুরাণ'-রচয়িতা গোবিন্দ দাসও হতে পারেন। পাঁচভাগে তাঁর কাব্য রচিত, বুরাজ্ব-বধ থেকে ভাতুমতীর কথা প্রভৃতি অনেক-কিছু ভাতে আছে; শেষভাগে বিভাক্তমর কাহিনী। এ কাবা বারই লেখা হোক, ভার কবিছ, ছলোটেরচিনট গানের মাধুর্ব এ শভাবীর উপবোগী। স্ববিক্ত একটু ভক্তিভারত ভাতে স্বাচ্ছ

বোধহয় দূর পূর্ববঙ্গের অর্থাৎ পাড়াগেঁয়ে কবি বলে। অক্সান্ত জ্বিনিসের মধ্যে এতে মীননাথের উদ্ধারের কথাও রয়েছে—গোরক্ষনাথ কালিকার রুপাতেই তা সম্পন্ন করেন। বিদ্যাস্থলরের কবিদের মধ্যে এর পরেই আসেন ভারতচন্দ্র, ভারপরে আসেন রামপ্রসাদ সেন; এবং ক্রমে লেখা হয় রাধাকান্ত মিশ্র, কবীন্দ্র চক্রবর্তী ও নিধিরাম আচার্য প্রভৃতির 'কালিকা-মক্সল'।

ভারতচন্দ্র ভারতচন্দ্র শুধু অষ্টাদশ শতান্দীর প্রধান কবি নন, তিনি অষ্টাদশ শতাব্দীর শ্রেষ্ঠ কবি-প্রতিনিধি। পঙ্গাশীর পূর্বেকার পঞ্চাশ বংসরের তিনি মুখপাত্র, পলাশীর পরেকার পঞ্চাশ বৎসরের তিনি আদর্শ-স্থাপয়িতা— এবং সাহিত্যিক কুশলতায় রবীন্দ্রনাথের যুগেও তিনি প্রমণ চৌধুরীর মতো বিদম্ব সমালোচকদের অকুষ্ঠিত প্রশংসা-ভাজন, অশ্রবিলাসী বাঙালী জাতির পক্ষে প্রয়োজনীয় প্রতিষেধক তিনি। কিন্তু ভারতচক্র ভর্গু 'বিচ্ছাত্মন্দরে'র কবি নন,—'বিভাস্থন্দর' তাঁর 'অরদা-মঙ্গল' কাব্যের একটি অংশ মাত্র। তা ছাড়াও তিনি হ'থানি 'সভ্যনারায়ণের পাঁচালীর' রচয়িতা; মৈথিল কবি ভাহদত্তের 'রসমঞ্জরী' নামক নায়ক-নায়িকা-লক্ষণ গ্রন্থের কুশলী অমুবাদক এবং অসমাপ্ত 'চণ্ডী-নাটকে'র কবি; সংস্কৃত 'নাগাইক' ও 'গঙ্গাইকে'রও তিনি রচয়িতা; 'অল্লা-মঙ্গলে' তাঁরে স্থমধুর ধুয়া গানও র্য়েছে। 'অল্লা-মঙ্গলে'র ও 'বিতাস্থন্দরে'র বিচ্ছুরিত ঔজ্জনো দে দব বিলুপ্ত হয়ে যাবার মতো নয়। কবি ঈশ্বর গুপ্ত প্রায় একশত বংসর পূর্বে ( খ্রী: ১৮৫৫ ) ৺কবিবর ভারতচন্দ্র রায়ের জীবন-বুক্তান্ত ও তাঁর রচনাবলী সংগ্রহ করে প্রকাশ করেন-একালের কবি-জীবনী রচনার তা বোধহয় একটি প্রথম প্রয়ান (এ 'জীবন-বুত্তাস্ত' সাহিত্য পরিষদ-প্রকাশিত 'ভারতচন্দ্র' গ্রন্থাবলীর ভূমিকাংশে উদ্ধৃত হয়েছে )।

ভারতচন্দ্র সম্বাস্ত বংশের সন্তান। ভর্বাজ-গোত্রের মৃথ্জে বংশে তাঁর জন্ম; ভূরভট প্রগণার পেঁড়ো বসন্তপুরে তাঁদের নিবাস ছিল। তাঁদের পূর্বপুরুষ জমিদারী সত্তে 'রায়' উপাধি লাভ করেছিলেন। ভারতচন্দ্র পিতার কনিষ্ঠ পুত্র, সন্তবতঃ ১৩১৯ সালে (ঞ্জী: ১৭১৩এ) তিনি জন্মগ্রহণ করেন। ইতিমধ্যে বর্ধমানের রাজাদের কোপে তাঁর পিতা তাঁর বিষয়-বিক্ত হারান। ভারতচন্দ্র (আপনার মাতৃলালয়ে বাস করে?) প্রথম শিক্ষারন্ত করেন সংস্কৃতে; ব্যাকরণ ও অভিধান শেব করে চতুর্দশ বংসর বরুসেই বিবাহ সমাধা করেন (তাঁর কোনো কোনো কণিভার স্বাধানাধা শক্ষা ব্যাকর করেন করেন তাঁর জীয় নাম ছিল রাধা; আর

ভারতচন্দ্র একাধিক রাধা-ভাগ্যও সঞ্চয় করেন নি। আসলে 'রাধানাথ' হয়তে। 'কৃষ্ণ'চক্র—পারিষদের নয়, প্রভুরই বিশেষণ )। জমিদারী-ঐতিহ্ মতো তারপর ভারতচন্দ্র ফার্সিতে শিক্ষালাভ করতে যান দেবাননপুরের রামচন্দ্র মুনসীর কাছে। এই থানেই বোদহয় তিনি 'স্ত্যুনারায়ণ পাঁচালী' ত্র'থানি লিখেছিলেন ( খ্রী: ১৭৩৭-৩৮ ? );—আসলে তা চটি ছোট কবিতা মাত্র। পরে যথারীতি তিনি বিষয়কর্ম আরম্ভ করেন। ভারতচন্দ্র বর্ধমানে আসেন বিষয়ের তদারকে। ইতিমধ্যে বর্ধমানের রাজারা রায়দের ইজারা-তালুক থাশ করে নিয়েছিলেন। व्यामनारमत हकारङ जिनि वर्षभारन कात्राक्षक इन। कान करम भनाग्ररनत স্থযোগ পেয়ে ভারতচন্দ্র বর্ধমান থেকে সেই রাজ্য ছেড়ে একেবারে কটক হয়ে পুরী চলে যান। এমন অবস্থায় অনেক মাহুষের মনেই বৈরাগ্য জন্ম; আশ্চর্য নয়, ভারতচন্দ্রেরও তথন বৈরাগ্য ও ভক্তি জন্মেছিল। বৈফব বেশে সংসারবিরাগী হয়ে তিনি তখন যাত্রা করেন বুন্দাবন। পথে খানাকুলে কুট্মবাড়ীর লোকের। তাঁকে চিনে ফেলল, ভারতচক্রেরও আর বৈরাগী সন্ন্যাসী হওয়া সম্ভব হল না। খণ্ডরবাড়ী হয়ে ভারতচক্র স্বগৃহে ফিরে এলেন। বর্গীর হাঙ্গামায় হয়তে। দেশ তখন তটস্থ। ভারতচন্দ্র বিষয়ান্বেষণে ফরাস্ভাঙার ইন্দ্রনারায়ণ চৌধুরীর কিছুদিন উমেদারি করতে লাগলেন; তারই স্থপারিশে তিনি নবদীপের রাজা কৃষ্ণচক্র রায়ের সভাসদ নিযুক্ত হলেন। ভারতচক্রের বেতন হল ৪০১, তিনি বাসাবাটি পেলেন, রাজসভায় স্থানলাভ করলেন ৷ কবির ক্রতিত্বে মুগ্ধ হয়ে কৃষ্ণচন্দ্র উপাধি দিলেন 'কবিগুণাকর'। কৃষ্ণচন্দ্রের কথায় তাঁর অন্নপূর্ণা পূজা উপলক্ষ্য করে কবি লেখেন কৃষ্ণচন্দ্রের পূর্বপুরুষ ভবানন্দ মজুমদারের ও তাঁর স্থাপিত সেই রাজবংশের প্রশন্তি। সে গ্রন্থেরই নাম 'অন্নদা-মঞ্চল'। কবিকরণের 'শ্রীশ্রীচণ্ডীমন্বলে'র অন্তর্মপ স্থবিখ্যাত কাব্য ভারতচক্র লিথবেন এই ছিল কুফচক্রেরও ইচ্ছা, ভারতচক্রেরও আকাজ্ঞা। কিন্তু অষ্টাদশ শতাব্দীর ক্ষচিও সে কাব্যে তৃপ্ত না হলে চলবে কেন? 'অন্নদা-মঙ্গল' তাই মঙ্গল-কাব্যের আকৃতি পেলেও প্রকৃতি পাবে, এ কৃষ্ণচন্দ্রেরও আকাজ্ঞিত ছিল না। 'অন্নদা-মঙ্গলে'র মধ্যে তাই রাজা রুঞ্চন্দ্রও চাইলেন বিভাস্থলরের কাহিনীর স্থান, ভারতচন্দ্রও তা যোগালেন (খ্রী: ১৭৫২) সভা-কবির মতো মহা উৎসাহে ;—আপনার ক্রজিত্বেও তিনি পরিতৃপ্ত হয়েছিলেন, गत्मर तरे। मृनात्बार् कवित्क कृष्णस्य क्रियक्या रेकात्। पिरनन, राशात्न ठात

নিবাস স্থির হল। এখানেই পত্তনিদার রামদেব নাগের দৌরাজ্যোর বিরুদ্ধে তিনি 'নাগান্তক' লিখে পত্রযোগে তা কৃষ্ণচন্দ্রকে প্রেরণ করেছিলেন। ১৭৬১-৬২ ঞ্জীষ্টাব্দে মাত্র ৪৮ বংসর বয়সে ভারতচন্দ্রের মৃত্যু হয়।

অন্ধদামঙ্গলঃ অন্ধদামঙ্গল (বা অন্নপূর্ণামঙ্গল) ভারতচন্দ্রের মৃত্যুর নম্ব বংসর পূর্বে রচিত হয় (ঝা: ১৭৫২-৫০)। এ কাব্যে আটটি পালা, কৃষ্ণচন্দ্রের রাজসভায় তা প্রথম গীত হয়েছিল। অন্ধদামঙ্গল তিনথতে বিভক্ত; সে বিভাগ এরপে করা চলে: প্রথম থও—শিবায়ন-অন্ধদামঙ্গল; বিতীয় খও—বিতামুন্দর-ক্লিকামঙ্গল; এবং তৃতীয় থও—মানসিংহ-অন্নপূর্ণামঙ্গল। তিন থওের মধ্যে সম্পর্ক ক্ষীণ; কাব্যের যোগস্ত্র হচ্ছেন আসলে অন্ধদা, অন্ধদার কৃপায় ভবানন্দের ভাগোদয়, এই হল কাব্য-কথা।

প্রথম খণ্ডে দেবদেবীর বন্দনা ও রুষ্ণচন্দ্রের সভাবর্ণনের পরে গীতারম্ভ ;— সতীর দেহত্যাগ, উমার জন্ম, শিববিবাহ, ক্রমে দেবীর অন্নপূর্ণামৃতি ধারণ, শিবের ভিক্ষা-যাত্রা, কাশীপ্রতিষ্ঠা, ব্যাদের শিবনিন্দা প্রভৃতি শিবায়নের ও মঙ্গলকাব্যের বিষয় বর্ণনাতেই চৌদ আনি শেষ। তারপরে তাড়াতাড়ি আসে হরিহোড়ের বুত্তান্ত, এবং ভবানন্দের জন্ম ;—হরিহোড় দেবীর অহুগ্রহে লক্ষপতি হয়েছিল, তাকে ছেড়ে দেবী চললেন নদী পার হয়ে ভবাননের গুহে। অল্লদার ভবানন-ভবনে যাত্রায় এই প্রথম খণ্ড শেষ। দেবদেবীর এই আখ্যানসমূহে মঙ্গকাব্যের ধারায় ভারতচন্দ্র চণ্ডীমঙ্গলের মুকুন্দরাম ও শিবায়নের রামেশ্বরকে অন্থসরণ করেছেন। অবশ্য বলেছি—এ মাহাত্ম্যবর্ণনা আক্কতিতেই মঙ্গলকাব্যের অহুরূপ, প্রকৃতিতে স্বতন্ত্র। চতুর মাত্মধের রঙ্গ-রসিকতার দৃষ্টিতে ভারতচক্র সমস্ত দেবদেবীকে দেখেছেন—দেবদেবীর প্রতি তাঁর ভয়ভক্তি বিশেষ নেই : কলা-কুশল কবির মতো তিনি কাব্যবিত্যাস করেছেন সিদ্ধহন্তে: বিশেষ করে রঙ্গ ও ব্যঙ্গে মজা করেছেন ব্যাসদেবকে নিয়ে। অবশ্র তারও একটা ঐতিহ ছিল, বাঙ্লা নাট-গীতে নারদ-বাাসদেব প্রভৃতি ঋষিরা ইতিপূর্বেই হলে উঠছিলেন সঙ্-এর মতো হাস্থকর বুড়ো। যাই হোক, এ খণ্ডের 'শিবের দক্ষালয় যাত্রা' ('মহারুদ্ররপে মহাদেব সাজে'), 'দক্ষযজ্ঞনাশ', 'রতিবিলাপ', 'শিব-বিবাহ', কোন্দল ও শিবনিন্দা ('आहे आहे धरे त्ए। कि এहे शोतीत वत ला।'), हतशोतीत्रभ, किनाम-বর্ণন, হর-গৌরীর বিবাদ স্চনা ( 'শহর কহেন তন তনহ শহরি' ইত্যাদি ), এবং অরদার ভবানন-ভবনে যাত্রা ('অরপূর্ণা উত্তরিলা গালিনীর ভীরে'—

বেখানে ঈশ্বরী পাটনীর সহিত সাক্ষাং ঘটল ) প্রভৃতি অংশ একালের বাঙালী পাঠকেরও পরিচিত; সে সব বিষয় তাকে শ্বরণ করিয়ে দিতে হয় না। গল্পের দিক থেকে মনে রাখতে হয়, গালিনীর ওপারে আন্দূলিয়া গ্রামের রাম সমাদ্ধারের পুত্র ভবানন্দ মজ্মদারই ক্ষচন্দ্রের পূর্বপূক্ষ— রাজা মানসিংহ তাঁকে দিল্লী নিয়ে যাবেন, কাহ্নগো ভবানন্দ তখন রাজা থেতাব পাবেন—এই হবে সমগ্র কাব্যের আসল আখ্যান। প্রথম থগু ভবানন্দের জ্বন্মে ও অল্পার হরিহোড়কে ছেড়ে ভবানন্দকে অনুগ্রহ দানেই সমাপ্ত।

দিতীয় খণ্ডের আরস্তে মানসিংহের বাঙ্লায় আগমন। প্রতাপাদিতাকে
দমন করা তাঁর উদ্দেশ্য। কিন্তু বর্ধমানে এসেই মানসিংহ কাছুনগো ভবানন্দ
মজুমদারের কাছে ভনতে চাইলেন বিদ্যাস্থলরের কাহিনী—মোগল সেনাপতি
মানসিংহ কাছুয়া থেন অন্তাদশ শতান্দীর রাজা রুফচন্দ্র। অতএব এখণ্ড হল
বিদ্যাস্থলর-কালিকামঙ্গল। সমগ্র খণ্ডের মধ্যে বিদ্যাস্থলর ভনতে ভনতে রাজা
মানসিংহের বা কবির আর হঁসই নেই—মূল আগ্যান কি। কালিকার মাহাত্মাকীর্তনন্ত নিভান্ত গৌণ, 'আসলে বিদ্যা ও স্থলরের স্থড়ঙ্গ-ভেদী প্রণয়-কাহিনীই
ত্রখণ্ডে কবির মুখ্য অবলম্বন'।

ভারতচন্দ্রের কাহিনীটি এরপ: বর্ণমানের রাজা বীরসিংহের কলা বিদ্যা প্রতিজ্ঞা করেছিলেন বিচারে যে তাঁকে জয় করতে পারবে সে-ই হবে তাঁর পতি। কেউ বিচারে পারে না, বিবাহও হয় না। রাজা তাই গোপনে ভাট পাঠালেন কাঞ্চীতে,—কাঞ্চীর রাজা গুণসিদ্ধু-রায়ের পুত্র স্থন্দর অসাধারণ পণ্ডিত। ভাটের কাছে বিদ্যার খ্যাতি শুনে স্থন্দরও এলেন পড়ুয়া-রূপে বর্ধমানে। তারপর ? স্থন্দরের বর্ধমান দর্শন—এদিকে স্থন্দর-দর্শনে নাগরীগণের থেদ,

আহা মরে যাই পাইয়া বালাই কুলে দিয়া ছাই ভজি উহারে। যোগিনী হইয়া ইহারে লইয়া

ষাই পা**লাইয়া সাগর পা**রে।

এদিকে স্থলবের সবে ঘটল রাজবাটীর মালিনীর সাক্ষাং :—বাঙ্গা সাহিত্যে মালিনী (কুইনীরই উত্তরাধিকারিণী) অনেক আগেই ছিল, কিছ হীরা মালিনী তাদের চূড়ান্ত পদ্মিণতি। কুদর বর্ধ বান শহরে হীরা মালিনীর বরে বাসা নিলেন, বিদ্যার থোঁজ খবর করলেন। মাল্য রচনা করে ও শ্লোক রচনা করে হীরার হাতে পাঠালেন সেই 'করভারু রতিপ্রাক্তা'র উদ্দেশে। লক্ষ্য ব্যর্থ হল না। বিদ্যার কাছ থেকেও এল তেমনি শ্লোকে রচিত উত্তর। এরপরে মালিনীর ব্যবস্থায় পালা আরম্ভ হল। প্রথম উভয়ের দর্শন, স্ভুদ্ধপথে একেবাবে রাজকল্যার গৃহে স্থলরের উদয়, উভয়ের কৌতুকারস্ত, বিচার, গন্ধর্য-বিবাহ, বিহার। ফলে, বিদ্যার গর্ভ, রাণীর কল্যাকে তিরস্কার, রাজার ক্রোধ, রাজাদেশে কোটালের চোর-ধরা, বিদ্যার আক্ষেপ, বন্দী স্থলরকে দেখে 'নারীগণের পতিনিন্দা', 'রাজার নিকট চোরের শ্লোকপাঠ', এদিকে মশানে স্থলরের কালীস্ততি, কালীর অভয় দান, স্থলর-কুপায় বীরসিংহেরও দিবাজ্ঞান লাভ, এবং বিদ্যা ও স্থলরের পুন্মিলনের শেষে 'বিদ্যাসহ স্থলরের স্থদেশ যাত্রা'—এইরপে এই দিতীয় থও সমাপ্ত। কিন্তু কোথায় বা রাজা মানসিংহ, কোথায় বা এ গল্পে ভ্রানন্দ? মূল গ্রন্থের সঙ্গে বিদ্যাস্থলরের সম্পর্ক নেই। দ্বিতীয় থওটি সে হিসাবে অবান্থর —অথচ এটিই 'অন্নদামন্ধলে'র উৎকৃই ভাগ।

্বাঙ্লা দেশের এমন কোনো ছাত্রছাত্রীও নেই যে এ কাহিনী না জানে, চ্বি করেও এই বিদ্যাস্থলর না পড়েছে। এমন পাঠকও কেউ নেই, যে ফীকার করবে না—এ কবির ক্রডিঅ অন্যসাধারণ, এবং ভারতচন্দ্রের খ্যাতি—বা অখ্যাতি—সম্পূর্ণ ই জাঁর প্রাপ্যায়।

তৃতীয় খণ্ড মানসিংহের বর্ণমান থেকে বশোর যাত্রার আরম্ভ; তাতে মানসিংহ প্রতাপাদিত্যের যুদ্ধ আছে; বেশ ক্তিত্বের সঙ্গে তা সেরে নিয়ে কবি ভবানন্দকে পাঠালেন মানসিংহের সঙ্গে দিলী। বাদশাহকে মানসিংহ বাঙ্লার বৃত্তান্ত পেশ করলেন—ভবানন্দের মুথে অল্লার ব্যাখ্যা শুনে বাদশাহ জাহাক্ষীরের ক্রোধই হল। তাঁর দেবতা-নিন্দায় ভবানন্দ আপত্তি করলেন; ফলে ভবানন্দের কারাদণ্ড হল। তারপরে কারাগারে মজুমদারের অল্লান্ডব, অল্লার অভ্যাদান, দেবীর ভূতপ্রেতদের দিলীতে উৎপাত; অল্লার মায়া-প্রপঞ্চ—তাতে রাজ্যভা আর চেনা যায় না—

রক্ত শতদলে পাতশা অভয়া উজির হইল জয়া নাজির বিজয়া। ইত্যাদি।

এসবে পাংশা বিম্ছ। তথন তাঁর ভক্তি হল, মজুমলারকে অনেক বিনয় স্ভাষণ করলেন, এবং 'রাজাই ফরমান' দিলেন। বাঙালী মজুমলারও আর দেরী না করে ঘরম্থো হলেন। পথে অবশ্য কবির গঙ্গা বর্ণন, অযোধ্যা বর্ণন ইত্যাদির অবসর হল। বাড়ী ফিরে মজুমদার একেবারে অন্তঃপুরে প্রবেশ করলেন। এদিকে পতি নিয়ে ছই সতীনের সেখানে ব্যঙ্গোক্তি চলেছে। মজুমদার কৃতী পুরুষ, ছ'জনারই সন্তোষবিধান করলেন। তারপর রাজ্য আরম্ভ করলেন, অমদা পূজা করলেন। এবং যথাসময়ে মজুমদার স্বর্গযাত্রা করলেন, গ্রন্থও শেষ হল।

'অন্নদা-মক্ষল'ই ভারতচক্রের শ্রেষ্ঠ রচনা। তাই মনোহর হলেও কেউ আর 'রসমঞ্জরী'র কথা বলে না। কিন্তু অন্নদা-মক্ষলের এসব আখ্যানের থেকে অন্নদা-মক্ষলের অন্তর্ভুক্ত ধুয়াগানগুলি এক হিসাবে আরও আদরণীয়। যেমন, দ্বিতীয় থণ্ডের 'পুর-বর্ণনার' ধুয়া গান

'ওহে বিনোদ রায় ধীরে যাও হে…

নিত্য তুমি খেল যাহা

নিত্য ভাল নহে তাহা

আমি যে থেলিতে কহি দে থেলা থেলাও হে।

তুমি যে চাহনি চাও

দে চাহনি কোথা পাও

ভারত যেমতি চাহে সেই মত চাও হে॥

কিংবা 'বিদ্যাস্থন্দর দর্শনে'

কি বলিলি মালিনি ফিরে বল বল। রসে তত্ত্ব ডগমগ মন টল টল॥

কিংবা 'অন্নদার জরতী বেশে ব্যাস ছলনায়'

কে তোমা চিনিতে পারে গোমা। বেদে সীমা দিতে নারে॥ ইত্যাদি

রামপ্রসাদের গানের একটা আভাসও এ পদ বহন করে আনে।

আসলে এসব গানের পুরাতন পথে পা বাড়াতেই পুরনো ভক্তিভাবটুকুও ভারতচক্র কবিকর্মস্ত্রেই এ সব স্থলে সঞ্চার করতে পেরেছেন; সঙ্গে সঙ্গে দিয়েছেন তাতে একটা মার্জিত চারুতা, একটু নৃতন ভঙ্গিমা। এই চারুতা ভারতচক্রের অ্যান্ত লেখায়ও আছে, কিন্তু নেই ভাবের ক্ষীণ প্রাণোত্তাপও।

উনবিংশ শতাকী থেকে আমাদের মূল্যবোধ পরিবর্তিত হতে আরম্ভ করেছে, এক নৃতন সাহিত্যাদর্শও তথন থেকেই গৃহীত হতে থাকে। আশ্চর্য হয়ে তথাপি স্বীকার করতে হয়—কবি ভারতচন্দ্র এখনো আমাদের নিকট বাঙ্গা

কাব্যের এক শ্রেষ্ঠ কলাকার। মাইকেলেরও তিনি সমাদর লাভ করেছেন — ভারু ছাটি সনেটে ('অলপুর্ণার ঝাঁপি' ও 'ঈশ্বরী পাটনী') নয়, মাইকেলের ছন্দোবন্ধ পদের স্থরে ভারতচন্দ্রের ততোধিক প্রভাব লক্ষ্য করা যায়। রবীন্দ্রনাথ—ভারতচন্দ্রের ক্ষৃতি, নীতি বা জীবনবোধ কোনটাই অমুমোদন করবার মতো কবি নন :--কিন্তু তিনিও মনে করতেন, "রাজ্যভা-কবি রায়-গুণাকরের অন্নদামকল গান, রাজকঠে মণিমালার মতো, যেমন তাহার উজ্জলতা, তেমনি তাহার কারুকার্য।" ভারতচন্দ্রের যেখানে ক্বতিত্ব দেখানে তিনি রবীন্দ্রনাথের সহিত তুলনীয়। আলাওল-এর ক্লাসিক বা শিষ্ট রচনা-রীতির পরিণতি ভারতচক্রে। উদ্ধৃতি-দান অনেকাংশে নিপ্পয়োজন ;—বিদ্যাদয় থেকেই আবাল্য আমরা দে সবের সঙ্গে পরিচিত হতে বাধ্য হই। নিখুঁত ছন্দ ও অপরিমিত শব্দ-সম্পদ ভারতচন্দ্রের ক্লাসিক-রীতির প্রধানতম অবলম্বন। বাঙ্লা ছন্দের এমন যাতৃকর তার পূর্বে আর জন্মে নি ; তাঁর পরে রবীক্সনাথ, সভ্যেন্সনাথ প্রভৃতি নিশ্চয়ই জ্বয়েছেন, কিন্তু তাঁরা জ্বয়েছেন সম্পূর্ণ নৃতন কালে, অনেক উত্তরাধিকারের সৌভাগ্য লাভ তাঁদের ঘটেছে। তাই বাঙ্লা ছন্দঃপরিচয়ের পুত্তক-লেথকদের প্রধান আশ্রয় পূর্বে ছিলেন ভারতচন্দ্র, এখন তৎসঙ্গে রবীন্দ্রনাথ ও সত্যেন্দ্রনাথের নিদর্শনও যুক্ত হয়। এই সব স্থত্তে ভারতচন্দ্রের এদিকটির সঙ্গে বাঙালীমাত্রই পরিচিত। এমনই স্থাবিখ্যাত কবিগুণাকরের শন্ধ-কুশলতা। যেমন তাঁর শব্দের অফুরস্ত ভাণ্ডার, তেমনি তাঁর অভ্রান্ত শব্দ-চয়ন;--এরও দ্টাস্ত দিয়ে শেষ করা যায় না। বাঙ্লার শব্দ-ভাণ্ডারের দার ফার্সি ও হিন্দীর জন্ম আলাওল-প্রমুধ কবিরা উন্মুক্ত করেছিলেন, কিন্ত ভারতচন্ত্রের মতো তাঁরা ফারসি-হিন্দী শব্দকে এমন ছ'হাতে গ্রহণ করতে সাহসী হন নি। অথচ ভারতচক্র প্রত্যেকটি কেত্রে প্রত্যেকটি শব্দকে গ্রহণ করেছেন যাচাই করে, বাছাই করে, ওজন করে,—প্রত্যেকটি ফার্সি ও হিন্দী শব্দের স্থান হয়েছে লালিত্যগুণের জন্ম, বিশেষ বাক্য-রচনায় তার উপযোগিতার জন্ম। এ বিষয়ে ভারতচন্দ্র তাঁর নীতিও ব্যাখ্যা করে গিয়েছেন।

> মানসিংহ পাতশায় হইল বে বাণী। উচিত সে আরবী পারসী হিন্দুখানী॥ পড়িয়াছি সেই মত বর্ণিবারে পারি। কিন্তু সে সকল লোকে বৃঝিবারে ভারি॥

না রবে প্রসাদ গুণ না হবে রসাল। অতএব কহি ভাষা যাবনী মিশাল॥ প্রাচীন পণ্ডিতগণ গিয়াছেন কয়ে। যে হোক দে হোক ভাষা কাব্য রস লয়ে॥

প্রসাদগুণ ও রসালতা,—তাঁর এই শব্দ-চয়নের মানদণ্ড। তাঁর সে শব্দমালা সমগ্র বাক্যকে স্বাচ্ছন্দ্য দান করে, আর তাঁর বাক্যচয় একত্তিত হয়ে স্বষ্টি করে প্রসাদগুণ, সরস্তা। ভারতচন্দ্রের বাগ্-বিক্যাস তাই অমুপম। তার 'কারুক্র্যে' ও 'উজ্জ্বলতা' কোনোটিই চোখে না পড়বার মতে। নয়, অথচ তা সম্পূর্ণরূপে কাব্যের প্রয়োজন-সম্মত। এজক্তই সেই অপূর্ব গুণের প্রমাণস্থল হয়েছে ভারতচন্দ্রের ভাষা—পাশ্চান্ত্য কাব্য-জিজ্ঞাসায় যার নাম 'প্রাইল'। এজক্তই প্রমথ চৌধুরীও ভারতচন্দ্রকে এত অসামাক্ত মনে করেছেন। ভারতচন্দ্রের মতো এত ঝক্-বাকে তক্-তকে কথা বাঙ্লা সাহিত্যে আর কেউ যোগাতে পারেন নি—স্বয়ং রবীন্দ্রনাথও না।

ষ্টাইল বলতে অবশ্য শুধু বাগ্-বিদ্যাস বোঝায় না। অর্থের সঙ্গে বাক্যের
—পার্বতীর সঙ্গে পরমেশবের,—অভিন্নতাও তাতে বোঝায়। ভারতচন্দ্র হয়তে।
এ কালের এ কথায় আপত্তি করবেন না, কারণ 'কাব্য রস লয়ে'। এবং নিশ্চয়ই
শব্দালক্ষার ও অর্থালক্ষারের যে অসামান্ত সংযোগে তার কাব্য 'রসাল' হয়ে
উঠেছে, মৃত্ তির্থক হাস্তে কবি তা আমাদের মনে করিয়ে দেবেন:

অতি বড় বৃদ্ধ পতি সিদ্ধিতে নিপুণ।
কোন গুণ নাহি তার কপালে আগুন। ইত্যাদি
কিম্বা— বিনানিয়া বিনোদিয়া বেণার শোভায়।
সাপিনী তাপিনী তাপে বিবরে লুকায়॥
কে বলে শারদ শশী সে মুথের তুলা।
পদনথে পড়ে তার আছে কতগুলা॥

কিম্বা সেই বিদ্যার দববার—

তড়িত ধরিয়া রাথে কাপড়ের ফাঁদে।
তারাগণ লুকাইতে চাহে পূর্ণচাঁদে।
বুঝ্তে পারা যায় কবি বেশ ভালে! ভাবেই জানেন
ভারত ভারত খ্যাত আপনার গুণে।

পুরাতন অলফার শাস্ত্র দিয়ে যদি কাব্যের পরিমাপ হয় তা হলে নিশ্চয়ই এ দামী কাক্ষকর্ম। কিন্তু শুধু সৃষ্ম কার্ষের জন্ম তো কাব্যের মূল্য নয়, ভারতচন্দ্রও বলেন 'কাব্য রস লয়ে'। তবে ধে-'রস' নিয়ে সেদিন কাব্যের বিচার হত, সে-'রসের' মূল্য আজ কাব্যের বাজারে কমে গিয়েছে। 'রসাল' কথাই ছিল সে যুগে কাব্যের প্রাণ, আর 'রসিকতা' বলতে তথনো অনেক সময়েই বোঝাত चानित्रम निष्य এই চাতুর্ধ। 'কাব্য রস मध्य', ভারতচক্ত এই কথাটা জানতেন; কিন্তু কথাটার অর্থ আজ বদলে গিয়েছে। তিনি শোনেনও নি তথন —এ রস 'জীবন-রস' এবং 'মানব-রস'—সর্বরস্পার। মধ্যযুগের মানসে সেই সত্য সহজে অহভত হতে পারে না; অষ্টাদশ শতাব্দীর ক্লফচন্দ্রের সভায় তার আভাস মেলাও অসম্ভব। সে সভায় রসিক পুরুষরা রস বলতে 'রসাল' কথাই বুঝতেন। এই কারণেই 'নারীগণের পতিনিন্দা' তাঁরা উপভোগ করতেন; সংস্কৃত কবিতার বৃদ্ধিগ্রাহ্ম রসিকতার (wit) ঐতিহেম পুষ্ট বলে সে রশিকতায় তাঁরা অভ্যন্ত ছিলেন; ব্যাসদেবকে নিয়ে স্থল পরিহাস, দাস্থ-বাস্থর থেদ, এসবও ছিল তথনকার প্রচলিত কথকতা, নাট্যাত্রার পরিচিত উপকরণ; দেবদেবীর দাম্পত্যকলহ বা ত্রই স্ত্রীর সাপত্মকলহ, মেয়েদের এজাতীয় নারী-বুত্তি ছিল তাঁদের অভিজ্ঞতার জগতের কৌতুকোপকরণ। কিন্তু এর বেশি আর তাঁদের দৃষ্টি মাহুষের জীবনে প্রবেশ করে নি, অভিক্রতায় তা স্থান লাভ করে নি। মুকুন্দরামের মধ্যে মাছ্যের যতটুকু পরিচয় দেখা গিয়েছিল, ভারতচন্দ্রে তাও আর নেই। সেই চরিত্র-চিত্র কয়েকটা স্বাঙ্গ রেখা-চিত্রে পরিণত হয়েছে, এই রেথার ধার আছে, কিন্তু রূপ নেই। একবার মাত্র ভারতচন্দ্র জাবনে হঠাৎ একটি জীবস্ত স্বাভাবিক মাহুষের সঙ্গে পরিচিত হয়েছিলেন। হয়তো তাঁর নিজের মনে নেই আর তার কথা—পাঠকেরই মনে বেঁচে রয়েছে সেই সরল বাঙালী মাঝি ঈশ্বরী পাটুনী আর অবজ্ঞাত বাঙালী জনশ্রেণীর সেই সত্য প্রার্থনা—'আমার সন্তান যেন থাকে হুধে ভাতে।' চিরকালের মৃঢ় মান মৃক বাঙালীর সমন্ত বান্তব ও আধ্যাত্মিক ইতিহাসও এই কথাটিতেই ভাষা পেয়েছে—'আমার সন্তান যেন থাকে তুধে ভাতে।'

এ কথা পরিষার, মধাযুগ তথন বিগতপ্রায়। অথচ ভারতচন্দ্রকে আধুনিক যুগের কবি বলাও অসম্ভব, মধাযুগের শেষ কবি বলাও হঃসাধ্য। তাঁর মনের গড়নে আবেগবাহন্য নেই—সেধানে বৃদ্ধির প্রাথর্বই প্রবল, ধর্মবাধে ডিনি

ভারাক্রান্ত নন, দেবদেবীরা মানব-মানবীর মতোই তাঁর নিকটে রসিকতার উপাদান; এইকতা ( secularity ) তাঁর চিম্ভার ও কাব্যের স্বাভাবিক গুণ, তিনি কালিকাকে দিয়ে স্থন্দরকে ত্রাণ করান, কিন্তু বিভা ও স্থন্দরের বিহারকে বুন্দাবনী অপার্থিবতায় 'শোধন' করিয়ে নেন না। বিছা-ফুন্দরের প্রণয়-ব্যাপারকে রক্তমাংসের যুবক-যুবতীর অত্যন্ত সহজ এবং বাস্তব যৌন-সম্ভোগ রপেই ভারতচন্দ্র চিত্রিত করেছেন। এই বুদ্ধির ঔজ্জ্বল্য, এই ঐহিকতা-বাদ ও প্রণয়-রচনায় বাস্তবতাবাদ-—আধুনিক কাল-ধর্ম। অগুদিক এ কালের রুচি ও নীতিতে ভারতচন্দ্রের আদিরসাত্মক বর্ণনা আমাদের কাছে দোষাবহ ঠেকবে,— না ঠেকলে মনে করতে হবে আমরা একালের মাত্রষ নই। অবশ্র, একালের শিক্ষা-দীক্ষা সত্ত্বেও আমরা এ রচনা উপভোগ করতে পারি ;—না পারলে বুঝতাম আমাদের উপভোগ-শক্তি স্বস্থ নেই, প্রতি-নিয়ত হলিউডী চিত্রতারকাদের যৌন-বিজ্ঞাপনীতে তা আমরা খুইয়েছি। নি:সন্দেহ যে, ভারতীয় এবং অনেক প্রাচীন সাহিত্যে দেহ-বর্ণনায় বা সম্ভোগ-বর্ণনায় কবি বা শ্রোতারা কেউ বিশেষ কুঠাবোধ করতেন না। আরও নি:সন্দেহ এই যে, অষ্টাদশ শতাব্দীর কুষ্ণচন্দ্রের রাজ্যভায় এই আদিরগ-চর্চার একটা কুত্রিম মূল্যও দেখা দিয়েছিল,— সে ক্রত্রিমতা ভারতচন্দ্রের কাক্ষকার্যে ও উজ্জ্বলতায় ঢাকা পড়ে নি। এবং একালের আমরা মানতে পারি—এই ক্বত্তিম যৌন-বিলাসও বরং ভালো— ব্রজ্ঞলীলার ভাবালুতায় রুসানো ক্বত্রিম প্রণয়-গীত আরও অসহ।

তথাপি ভারতচন্দ্রের কবিতা একালের নয়—তা অষ্টাদশ শতকের ছাড়া আর কোনো কালের নয়। কুত্রিম কালের ভা কুত্রিম প্রস্টি;—ভার মাছ্যও কুত্রিম।

এ ক্রত্রিমতা ভারতচন্দ্রের একাস্ত গুণ নয়। প্রথমত তা নবাবী আমলের গুণ—যথন মধ্যযুগ শেষ হয়েছে, অথচ যুগাস্তর সংঘটিত করতে সমাজ-শক্তি অক্ষম। দ্বিতীয়ত, এ হচ্ছে রাজসভার গুণ, বেখানে ক্রত্রিমতা প্রায় স্বতঃসিদ্ধ; তয়ধ্যে বিশেষ করে ক্রফচন্দ্রের রাজসভার গুণ। ক্রফচন্দ্র যতই চতুর হোন, জীবনে কোনো গভীরতা বা দায়িত্ববোধের নামগদ্ধ তার ছিল বলে প্রমাণ নেই। ভারতচন্দ্র সেই রাজসভায় থাপ থেয়ে গিয়েছেন আশ্চর্য রকমে, তা স্পষ্ট দেখি। বৈদধ্যে, বৃদ্ধির ছটায়, বাক্যের ঘটায়, স্বাঙ্গ রসিকতায় (wil), বিকার-বিলাসিতায়, তাঁকে সে যুগের মুখপাত্র মনে করতে পারি। বিশেষ করে লক্ষ্য করতে পারি তাঁর মধ্যে একটা অগভীরতা, আগর জমাবার চেটা, চটক লাগাবার,

এবং চমক লাগিয়ে মজা দেখবার ছেলেমাত্র্য-স্থলভ প্রবৃদ্ধিও। এদিক থেকে দেখলে মনে হবে আসলে 'বিভাক্ত্মার' বিষপুষ্প নয়, ও হচ্ছে কাগজের ফুল।

বিতা ও স্থলরের বিহার-বর্ণনার জন্ম নয়,—নিশ্চয়ই তা এ কালের ফচিতে ও কাব্যাদর্শে বর্জনীয়,—বরং এই ক্রমিতার জন্মই ভারতচন্দ্র বড় বলে গণ্য হবার অযোগ্য। এ কাব্যে প্রাণ নেই, জীবনের ফুর্তি নেই, এবং মায়্রষ নেই, আর মায়্র্য না থাকলে কোনো লেখা আধুনিক যুগের কাব্য হয় না। রাজসভায়—সেই নবাবী-আমলের শাসক আশ্রয়ে—বড় কবি তথন জন্মাতে পারে না, বাচতে পারে না, স্থিরও থাকতে পারে না। কিন্তু ভারতচন্দ্রকে দেখি ভিনি সেরাজসভাতেই—কবি হিসাবে—জন্মেছেন, বেচছেন এবং বেশ খোশ মেজ্বাজে বসে বসে সফ্র স্থতো কেটেছেন;—নতুন নাগরীয় আসরের রিকি-পুরুষদের তোরণ করেছেন, মেজে ঘরে ঝক্ঝকে তক-তকে কথার উপরে কথা চাপিয়ে পলাশীর প্রাকৃক্ষণে বাঙালী শাসক-গোষ্ঠার আসর জমিয়েছেন, এবং মৃত্যুর পরে পলাশীর রক্ত সন্ধ্যায়—সেই ধবসে পড়া, গলে পড়া, নবাবী আমলের মৌতাতে ঝিমস্ত বাঙালী 'জমিদার' ও তৎপরবর্তী কলকাতার 'বাব্' সমাজে—এবং তাদের অম্পত 'ভ্রু' সমাজেরও মধ্যে—রেখে গিয়েছেন এই মৌতাতের ভাত আর রঙীন কাগজের ফুল: নিপ্রাণ, এবং অনেকাংশে আজকের দিনে, নির্বিষও।

এ বিষয়ে সন্দেহ নেই ভারতচক্র অসাধারণ কলাকুশলী কবি আর তার কালের সেই ক্রিম সামাজিক পরিস্থিতিতে তিনি তেমনি অসাধারণ মোহ বিস্তার করতে পেরেছিলেন। পূর্বগামী মুকুলরাম প্রভৃতি কবিদের যশ তথন সাময়িক ভাবে মান হয়ে যায়। 'কালিকামকলে'র কবিরা তাঁর অহ্বকরণে লেগে যান, তাঁরা কেউ তাঁর গুণ না পেলেও তাঁর দোষকে বিগুণ করে তুললেন,—ভাতে আশ্চর্য হ্বার নেই। এ প্রভাব কত ব্যাপক ও কত দীর্ঘয়ী হয়েছিল তা তথনকার সাহিত্য-ক্ষেত্রের দিকে দৃষ্টিপাত করলেই বুঝতে পারব—হলহেডের ব্যাকরণ (গ্রী: ১৭৭৮), ফর্টারের অভিধান (১৭৯০-১৮০২), লেবেডেকের ব্যাকরণে (১৮০১) ভারতচন্দ্রের বহুল উদ্ধৃতি মিলে। লেবেডেকের উত্যোগে প্রথম (১৮০৫) বাংলা নাটকের যে অভিনয় হয় তাতে ভারতচন্দ্রের গানই গীত হয়েছিল; স্থামবাজারে নবীনচন্দ্র বহুর বাড়িতে (১৮০৫) বাঙালীরা প্রথম যে নাটক অভিনয় করেন তা 'বিত্যাস্ক্রর'। গোপাল উড়ে 'বিত্যাস্ক্রর'কে যাত্রাগানে রূপান্তরিত করেন তার জনপ্রিয়তা বাড়িয়ে দেন। 'অয়দামকল কাবা' প্রথম মৃত্রিত করেন

গঙ্গাকিশোর ভট্টাচার্য ইংরেজি ১৮১৬ সালে, তা-ই প্রথম বাঙ্লা সচিত্র পুস্তক (দ্র:—সাঃ পঃ সংস্করণ, ভূমিকা)। শুধু ভারতচন্দ্রের নয়, নবাবী আমলেরও প্রভাব এ সব থেকে অন্তমেয়।

রামপ্রসাদ ঃ ভারতচন্দ্রের পরেই অষ্টাদশ শতান্দীর প্রধান কবি রামপ্রসাদ সেন 'কবিরঞ্জন'। রামপ্রসাদ অবশ্য কালীকীর্তনের জন্মই সর্বজ্ঞনসমাদৃত, 'সাধককবি' বলেই তাঁর খ্যাতি। কিন্তু ইদানীং একথাও আমাদের শ্বরণ-পথে পুনক্ষণিত হয়েছে যে, রামপ্রসাদও বিভাস্থলর লিখেছিলেন, আর সে কাব্য তৃচ্ছ নয়। তা ছাড়া তিনি 'রুফ্ফনীর্তন'ও কিছু কিছু লিখেছিলেন, তবে প্রধানত তিনি শাক্তপদাবলীরই প্রেচ কবি। অবশ্য রামপ্রসাদের নামে যে সব গীত প্রচলিত তা বিভিন্ন রামপ্রসাদের,—যথা 'বিজ্ঞ' রামপ্রসাদের, কবিওয়ালা রামপ্রসাদের, বা পূর্বক্ষীয় অন্ত এক রামপ্রসাদেরও। আসল রামপ্রসাদ হচ্ছেন রামপ্রসাদ সেন, 'কবিরঞ্জন'। তাঁর শাক্ত পদাবলীতেই বাঙ্লার মান্তবের প্রাণ ভাষা পেয়েছে।

রামপ্রসাদ সম্ভবত ভারতচন্দ্রের বয়:কনিষ্ঠ কবি। রামপ্রসাদ সেন জমেছিলেন বৈত্য বংশে, হালিশহরের নিকটবর্তী কুমারহট্ট গ্রামে। তাঁর পিতার নাম রামরাম সেন, ভ্রাতাভগ্নী প্রভৃতি অনেকের নামও কবি করেছেন। তাঁর পরিপোষকের নামও আছে—মহারাজ রাজেন্দ্র রাজকিশোর, তাঁর আদেশে তিনি 'বিভার্জনর' রচনা করেন।

রামপ্রসাদের 'বিভাফ্নর' তত প্রসিদ্ধি লাভ করতে পারে নি, কারণ ভারতচন্দ্রের কাব্যের মতো তা যুগ-চরিত্রকে ততটা প্রকাশিত করতে পারে নি। যাকে আমরা এখন অল্লীল বলি, রামপ্রসাদের 'বিভাফ্নর' তা থেকে মুক্ত নয়; কারণ তখনো সাহিত্যে তা অল্লীল বলে গণ্য হত না। কিন্তু যে রঙ্গ ও ব্যঙ্গের প্রাধান্তে এবং কথার চটকে ভারতচন্দ্র যুগ-কবি, রামপ্রসাদ তাতে তাঁর সমকক্ষনন। না হলে রামপ্রসাদের বিভাফ্নরের চরিত্র-চিত্রণের চেটা আছে, মাহুবের থোজ পাওয়া যায়, এমন কি ঘরোয়া ভাবেরও সন্ধান মিলে—কালীর পদের কবি তাঁর অভাব একেবারে খোয়াবেন কি করে? আর সেই সঙ্গে কাব্যগুণও তাঁর আছে।

রামপ্রাদ তব্ গানের জন্মই প্রেমিদ্ধ ( জ: —ব: সা: পরিচয়, পৃ ১৫২২ )। সে গানে বাঙ্গার মাটির গন্ধ আছে, মাহুবের প্রাণকেও সেই অপ্রাদশ শতকে সে গীত স্পর্শ করেছিল। কোনো কোনো পদে এমন একটা ঘরোয়া ভাবের সরল শ্রী ও অধ্যাত্ম ব্যাকুলতা আছে যা লোকগীতে ছাড়া সাধারণত পাওয়া বানু না—অন্তত সাধারণ বৈষ্ণব পদাবলীতে তা ছর্লভ। ভরন্ধরী কালী, ছর্গার মতোই, বাঙালীর কাছে দমামন্বী জননী হয়ে উঠেছেন—আর রামপ্রসাদী গীতের মারফত এই সম্পর্কটি রসন্ধিয় হয়ে বাঙ্লা দেশের জনচিত্তেও পুন:প্রবেশ করেছে। হয়তো তিনিই এই নৃতন ঐতিহের প্রষ্টা। সেই রুজিমতার যুগে রামপ্রসাদের কাব্যে ও গীতে, ভাবে ও ভাষায় একটা অকুজিমতা দেখা যায়, যা প্রায় ব্যতিক্রম। আসলে একেবারে ব্যতিক্রম নয়; কারণ, উপরতলার এই রুজিমতা পলীসমাজের জনচিত্তকে সে যুগেও কবলিত করতে পারে নি—ধর্মসলল থেকে পল্লীর নানা গীতে গানে আমরা তা অন্তত্ত্ব করতে পারি। রামপ্রসাদের গানে গীতে একটা ব্যর্থভার ও নৈরাগ্রের স্বর আছে, কিন্তু কৃত্তিমতা নেই, বিক্লুভি নেই। শিক্ষা ও পাণ্ডিতাস্থ্রে বৈদ্যা ও রাজ্মতা দারা আকুই হলেও রামপ্রসাদ লোক-সমাজের থেকেই আপনার প্রাণের আশ্রয় ও সকীত-প্রেরণা লাভ করেছিলেন।

অন্ধারের ঝকারও তাঁর গীতে কম নয়—

শ্রামা বামা কে
তমু দলিতাঞ্জন শারদ স্থাকর মণ্ডল বন্দিনী রে।
কুম্বল বিগলিত শোণিত শোভিত তড়িত ব্রুড়িত নবঘন ঝলকে।
ভীম ভবার্ণব তারণ-হেতু ঐ যুগল চরণ তব করিয়াছি সেতু
কলম্যতি কবি রামপ্রসাদ কবিরঞ্জন
কুরু কুপালেশং জননি কালিকে।

বাক্যালগাবও যথেষ্ট :---

ভ্রমর চকোরেতে লাগিল বিবাদ এ কহে নীল কমল ও কহে চাঁদ। ইত্যাদি…

কিন্তু রামপ্রগাদের আসল বৈশিষ্ট্য তাঁর আন্তুরিক ভ্তি ও সরল বাচনভঙ্গিতে:—

> বল মা আমি দাঁড়াই কোথা। আমার কেহ নাই শঙ্করি হেথা॥

মা সোহাগে বাপের আদর এ দৃষ্টাস্ত যথা তথা। ইত্যাদি…

কেবল আসার আশা ভবে আসা আসা মাত্র সার হলো। বেমন চিত্রের পদ্মেতে পড়ে ভ্রমর ভূলে রলো। মা নিম থাওয়ালে চিনি বলে কথায় কথায় করে ছলো। ওমা মিঠার লোকে ভিত মুখে সারা দিনটা গেল। ইত্যাদি…

মা মা বলে আর ডাকব না।
ওমা দিয়েছ দিতেছ কতই যন্ত্রণা ॥ ইত্যাদি
রসনায় কালী কালী বলে।
আমি ডক্ষা মেরে যাব চলে ॥
আমার মন মাতালে মেতেছে আজ
মদ-মাতালে মাতাল বলে ॥ ইত্যাদি
এমন দিন কি হবে তারা

এমন দিন কি হবে তারা যবে তারা তারা তারা বলে তারা বয়ে পড়বে ধারা।

হৃদি পদ্ম উঠবে ফুটে, মনের আঁধার যাবে ছুটে
তথন ধরাতলে পড়ব লুটে, তারা বলে হব সারা॥ ইত্যাদি…

'কলুর বলদ', 'কৃষিকাজ্ঞ' ও 'মানবজমি' বিষয়ক তুলনাগুলোও শার্নীয়। তত্ত-বিশ্লেষণের উপমাও চমৎকার

> প্রথমে প্রকৃতি স্থুলা অহঙ্কারে লক্ষকোটি। যেমন শরার জলে সূর্য অভাবেতে স্বভাব যেটি॥ ইত্যাদি…

কালিকামঙ্গলের বা বিভাস্থলরের আরও রচয়িতা ছিলেন—থেমন রাধাকান্ত মিশ্র,—তিনিই বোধহয় কলকাতার প্রথম কবি,—'কবীন্ত্র' চক্রবর্তী, চট্টগ্রামের নিধিরাম আচার্য প্রভৃতি। দোষে-গুণে তাঁরা আজ বিশ্বত-প্রায়।

অষ্টাদশ শতানীর শেষার্ধে স্থন্দর চোর কালিকার প্রসাদে দেশে ফিরে গিয়ে বিছাকে নিয়ে রাজত্ব করেছিলেন কিনা ঠিক নেই। তবে বাঙ্লা দেশের দিকে দৃষ্টিপাত করলে মনে হয়—বাঙ্লায় থাকলে সে কাজ তাঁর পোষাত না। কোম্পানির আমলে তিনি কলিকাতা ক্রফনগর প্রভৃতি শহরের নৃতন ভাগ্যবস্তদের মধ্যে আসর জাঁকিয়ে বসতেন, বিছাস্থন্দর গান শুনতেন, শুনতেন চক্রকাস্তের কাহিনী, বিত্রিশ সিংহাসন, বেতাল পঞ্বিংশতি বা ফারসী কড়া-

পাকের প্রণয়-কথা গোলেবকাওলি। এদিকে দেবদেবীর পূকা হত, পূকা উৎস্ব উপলক্ষ্য করে তিনি তথন বসতেন কবিগান, যাত্রা, তরজা, থেউড়, ঢপ-কীর্ত্নন, নৃতন পাঁচালী প্রভৃতি ভনতে। ১৮০০এর পরেও সে আসর শহরে 'বাব্'রা প্রায় পঞ্চাশ বংসর জীইয়ে রেখেছিলেন—একদিকে 'কামিনীকুমার' প্রভৃতি উপাখ্যান, অন্তদিকে কবির লড়াই, থেউড়, হাফ-আখড়াই, টপ্লা প্রভৃতি তথন তাঁদের 'রস' যোগাত। বিদ্যাহন্দরের অহকরণ-প্রাবদ্য সত্তেও কাব্য-রচনায় ভাঁটা পড়ে, গীতে গানেই কলিকাতা রঙ্গালয়ে শহরে বাব্দের আশা মিটত। অষ্টাদশ শতাব্দীর শেষভাগ থেকেই এই সব শহরে ও সৌখীন গীত-ধারাও বাঙ্লায় দেখা দেয় (পরে দ্রষ্টব্য); বিদ্যাহ্মনরের মতো তাতেও পৌরাণিক কাহিনী বা দেবদেবীর নাম থাকত। যথার্থ ধর্ম-সঙ্গীতও ছিল। কিন্তু আসলে তা অনেক সময়েই প্রণয়-সঙ্গীত; আর অনেক প্রণয়-সঙ্গীতের মধ্যেই পাওয়া যায়—প্রথম দিকের এই নবাবী আমলের প্রণয়-বিলাসীদের ক্রত্রম জীবন ও রস-লোলুপ মনের প্রতিধ্বনি, পরবর্তী কালের বাব্-বিলাসের আয়োজন উপকরণ।

# একাদশ পরিচ্ছেদ

পাঁচালী, 'ইসলামী পুরাণ', গাথা, গীতি ও বিবিধ রচনা

'শ্রীরাম পাঁচালী', 'ভারত পাঁচালী' এবং মক্ষণকাব্যসমূহ ছাড়াও অন্ত দেবদেবীর পাঁচালী পাওয়া যায়, তা দেখেছি; যেমন, শীতলার পাঁচালী, সুর্বের পাঁচালী, ইত্যাদি। স্ববচনী, সত্যনারায়ণ প্রভৃতি দেবতাদের পাঁচালী মক্ষলকাব্য নাম পায়নি, তা পাঁচালীই রয়েছে। স্ববচনীর ব্রতকথা পূর্বকে পাঁচালীর স্থারেও উঠতে পারে নি। এদিকে প্রধান পাঁচালী হল সত্যনারায়ণের পাঁচালী।

সভ্যপীরের পাঁচালী—মুগলমান আগমনের পূর্বে লোক-মনে নাথগুরু ও গিন্ধাদের আগন থেখানে ছিল, মুগলমান পীর ও ফকিররা তাঁদের কেরামতির খ্যাতিতে সেইখানেই অতি সহজে আগন গ্রহণ করেছিলেন। তারপর জন-জীবনে তুই ধর্মের এই পীর ও গুরুদের সমান প্রভাব বিস্তৃত হয়, সমভাবে তাদের মাহাত্ম্য-গানও ক্রমে রচিত হতে থাকে। এই জন-জীবনের সহজ সংমিশ্রণেই উদিত হন সত্যপীর বা সত্যনারায়ণ। সপ্তদশ শতাব্দীর পূর্বেই দক্ষিণ রায় ও পীর বড় থাঁ গাজী ও কালু রায়ের হন্দ্র ও বুঝাপড়া সমাপ্ত হয়েছিল। তথনো হল্দ না থাক তার শ্বতি ছিল। কিন্তু এখন এই অপ্টাদশ শতকে হিন্দু-মুসঙ্গমান প্রতিদ্বন্দিতার চিহ্নও আর সত্যপীরে বা স্ত্যুনারায়ণে দেখা যায় না। এথানেও স্ফী প্রভাব স্ক্রিয় ছিল ত। অনুমান করা যায়। স্ফীদের ভাষায় আল্লাহ্ হলেন 'হক' – সভ্য,—সভাপীর ও সভ্যনারায়ণের পক্ষে এই 'সত্য'-শব্দটি অচ্ছেদ্য অস। পশ্চিম বঙ্কেই হয়তো এই পীর-মাহায়্যের উদ্ভব। 'সতাপীরের কাহিনী' পূর্ববঙ্গে কভটা প্রচলিত জানি না। কিন্তু সভানারায়ণের কাহিনী পাঁচালী আর তাঁার 'শিনি' পূর্ববঙ্গের হিন্দুদের মধ্যে এখনো স্থপ্রচলিত। সভ্যপীরের পাঁচালীতে হুইটি উপাথ্যান—ছুইই ব্রতক্থার মতো ঐহিক স্থ্য-স্বাচ্ছন্দ্যের কামনায় উত্তত । একটি কাহিনী এরপ:—এক দরিন্ত ত্রাহ্মণ, ভগবান তাঁর প্রতি দয়া করে ফকির বেশে দেখা দিলেন, তাকে সতাপীরের শির্নি দিতে বললেন। ব্রাহ্মণ পূজে। দিল আর ধনশালী হয়ে উঠল। দ্বিতীয় কাহিনীটি সেই সওদাগরের বাণিজ্য-যাত্রার ছাঁচে ঢালা, ধনপতি-ফুলরার কাহিনীরই অনেকটা অমুরপ।

এবার রচয়িতাদের কথা: ধর্মদলের ঘনরাম চক্রবর্তী, 'শিবায়নে'র রামেশর ভট্টাচার্য, 'রায়বারের' ফকীররাম দাস 'কবিভূষণ', প্রভৃতি হলেন 'সত্যনারায়ণের পাঁচালী'র প্রথম দিককার কবি। আরও অনেক নাম রয়েছে। তারপরে—স্বয়ং ভারতচন্ত্র (ছু থানা সত্যনারায়ণ-পাঁচালীর তিনি রচয়িতা) থেকে আরও অন্তত ৩০।৪০ জন লেথক সত্যনারায়ণের পাঁচালী লিথেছেন। এ ব্যাপারে আসল কথাটা কবিদের কবিছ নয়, আসল কথাটা এ কাহিনীর সামাজিক মূল ও তার সামাজিক মূল্য। হিন্দু-ম্সলমান সংস্কৃতির আপোষ তথন স্বায়ী হয়েছে। মনে হয়, ম্সলমান অপেকা হিন্দুরাই সত্যপীরের বেশি ভক্ত। কিন্তু পশ্চিমবঙ্গের কবি আরিফ্ ও ফৈছ্লার সত্যপীরের পাঁচালী থেকে বৃঝি এ ধরণের ধর্মীয় ধারণা মূলমান সমাজেও প্রসাবলাভ করেছে। ফৈছ্লা প্রথমে আলা, রস্থল প্রভৃতি মুসলমানের নমস্তদের বন্দনা করে পরে বন্দনা করছেন:

হিন্দুর ঠাকুরগণে করি প্রণিপাত খানাকুলের বন্দিব ঠাকুর গোপীনাথ।

### যম্নার তটে বন্দো রাস-রন্দাবন কৃষ্ণ বলরাম বন্দো শ্রীনন্দ-নন্দন। ইত্যাদি

সত্যশীর ও সত্যনারায়ণ প্রভৃতি দেবতাদের সঙ্গে (ফারসি-হিন্দী প্রভাবিত রোমাণ্টিক গল্পের এবং) জনসাধারণের রূপকথা ও কাহিনী সহজ্ঞেই এসে মিশে বেত। সওলাগর, বাণিজ্যযাত্রা এবং বিদেশে বিপদ, কিখা রাজপুত্র-রাজকন্তা, শুক-সারি বা অমনি বিভাধরী-মায়াবিনী জাতীয়া বিলাসিনীর পাল্লায় রাজপুত্রের আত্রবিশ্বরণ, এমন কি রূপান্তর (ভেড়া হয়ে যাওয়া) ইত্যাদি গল্পগুলি সমাজের সার্বজ্ঞনীন সম্পত্তি। এরূপ পালাই ছিল আরিফের 'লালমোনের কেচ্ছা'—ফকীর রামের 'সথীসোনা' প্রভৃতি। বিপদ-ত্রাণের জন্ত এ সব গল্পে বোগী, সিদ্ধা, ফকির প্রভৃতি পূর্বেও থাকত, তাদের সঙ্গে তাই কোনো পীর বা সত্যনারায়ণকে তথন জুড়ে দিতে কট্ট হয় নি। এরূপ গীত হল 'মাণিক পীরের গীত।' আর এক ধরণের 'পাচালী'তে পীরকে মানব সন্তান করে এক রক্ম সমকালীন উপকথার আকার দেওয়া হয়,—অবশ্য সে বকাহিনীর ঘটনা বান্তব নয়।

শত্যপীর-মাণিকপীর ছাড়াও পূর্ববন্ধে 'ত্রৈলোক্যপীর' দেখা দেন। পশ্চিম-বন্ধে বড় খাঁ। গাজী পীরের কাহিনীও চলে। 'সমসের গাজীর গান'ও আছে। আর নাথগুরু মৎস্যেন্দ্রনাথ মূলমান সাধারণের কাহিনীতে মছন্দলী পীর বা মোছরা পীরেও পরিণত হন। এসব পীরের গান ও ছড়ার অবশ্য সাহিত্যিক মূল্য নেই; তবে বাঙালী সমাজের অবস্থার দিক থেকে দেখলে এগুলো পূরাণের অম্বাদের থেকে বেশি মূল্যবান।

তা ছাড়া, এই পীরের পাঁচালী ধরণের রচন। উনবিংশ শতকেও চলতে থাকে। এই সব সাহিত্যের সঙ্গে একদিকে যোগ রয়েছে—নাথসিদ্ধাদের অন্তর্মপ লোক-প্রচলিত কাহিনীর, এবং ভারতবর্ধে চোয়ানো ফারসি-আরবীয় রোমান্টিক রূপকথার। অন্তদিকে অবশ্য গীত ও প্রতিম্বন্দিতামূলক নৃতন পাঁচালীও অষ্টাদশ শতকের শেষ দিকেই উদ্বত হতে থাকে।

### हेमलामी श्रुतान

সৈয়দ স্থলতানের 'নবীবংশ' ( খ্রীঃ ১৬৫৪), মহম্মদ থানের 'মুক্তালহোদেন' ( খ্রীঃ ১৬৪৬), শেথচাঁদের 'রস্থল বিষয়' সপ্তদশ শতকেই দেথা দিয়েছিল জানি। অষ্টাদশ শতকে এই মুসলমানী পুরাণ রচনা আরও বেড়ে যায়—উনবিংশ শতকে ও

তা বাড়ে বই কমে না। চট্টগ্রাম থেকে এবার কেন্দ্র এসেছে উত্তর বঙ্গে। হায়াৎ মামৃদ লিখেছেন 'আধিয়াবাণী' ( খ্রী: ১৭৫৮) এবং তার 'জঙ্গনামা' (খ্রী:১৭২৩); তা ছাড়াও হায়াৎ মামৃদ ফারসি থেকে 'হিতোপদেশ' বাঙ্লায় অন্থবাদ করেন এবং ইস্লামী শাস্ত্রীয় জ্ঞানের পুঁথি লেখেন 'হিডজ্ঞানবাণী' ( খ্রী: ১৭৫৩)।

'জঙ্গনামা'র গুরুত্ব আছে। এ হচ্ছে মোহররমের পূর্বেকার ও কারবালার কাহিনী,-- যুদ্ধ-বর্ণনায় ও শোকাবহতায় সতাই এ কাহিনী কাব্যের উৎকৃষ্ট উপাদান। মুসলমানের নিকট আদরণীয় তো তা হবেই। জ্বনামার প্রথম দিককার কবি মহম্মদ থাঁ, সৈয়দ স্থলতান, শেখচাঁদ, প্রভৃতি সপ্তদশ শতাব্দীর ও চট্টগ্রামের কবি। নসকলা থাঁ ও মনস্থর অষ্টাদশ শতান্দীর; তারাও চট্টগ্রামের। তার পরে উত্তরবঙ্গের হায়াৎ মামূদ ও পশ্চিমবঙ্গের গরীবউলা। গরীবউলার 'জঙ্গনামা' অসমাপ্ত কাব্য, সৈয়দ হামজা তা সমাপ্ত করেন গ্রী ১৭৯২ তে। এই জঙ্গনামা এদিককার নাম করা পুঁথি, প্রায় হিন্দুদের মহাভারতের মতই গম্ভীর ব্যাপার। বীরভূমের একজন হিন্দু রাধাচরণ গোপও 'জঙ্গনামা' লিখেছেন। হিন্দুদের কৃষ্ণ, বলরাম, হরিশ্চন্দ্র প্রভৃতির কাহিনী নাম বদলে এসব ইসলামী পুরাণে অবাধে অঙ্গীভত হয়ে গিয়েছে। স্বভাবত:ই এ সব ইন্লামী পুরাণে আরবী ফার্নি শব্দ জুটবে বেশি; কিন্তু ক্রমেই তা এত বেশি হয়ে উঠতে থাকে যে তাতে জম নেয় ভাষার এক বিক্বত রূপ—'মুসলমানী বাঙ্লা'। এইটি আলাওলের বিপরীত পথ। এবেশে বাঙ্লা ভাষার প্রাণ হাঁপিয়ে ওঠে, তাই এই ভাষার অত্যাচারে ইস্লামী বিষয়ও মুসলমান সম্প্রদায়ের গণ্ডি ছাড়িয়ে এ দেশে সকলের গ্রাহ্য হয় নি—জাতীয় বিষয় হয়ে উঠতে তা পার্ল না। অর্থাৎ আলাওলের ক্ষেত্র মূসলমান লেথকরাও আবাদ করতে পারলেন না। অথচ উন্বিংশ শতকে 'কেচ্ছা' ও 'মুসলমানী পুরাণ' তাঁরা যথেষ্ট লিখেছেন।—তার সাহিত্য-গুণ প্রায়ই নেই।

গরীবৃল্লার দ্বিতীয় কাব্য 'ইউস্ক্য জোলেখা'। তাতে হিন্দু কবিদের মতোই তিনিও সকলের জন্ম আলার আশীর্বাদ ভিক্ষা করেছেন:

> আসরে বসিয়া যত হিন্দু ম্সলমান স্বাকার তরে আলা হও মেঘাবান।

ভূরশুটের সৈয়দ হামজা মৃসলমান কবিদের মধ্যে সব চেয়ে বেশি গ্রন্থ লেখেন—'মধুমালতী', 'আমীর হামজা', 'জৈগুনের পুঁথি' (হানিফার জঙ্গনামা ), ও 'হাতেম তাই'র কেচ্ছা' (ঞ্রী: ১৮০৪)। এই শেষ গ্রন্থে উপদেশ দান কালে বা বলা হয়েছে তাতে সাধারণ মুসলমান গৃহস্থ-সংসারের একটা জীবনাদর্শের পরিচয় পাই (ডা: সেন—ইসলামি বা: সা:, পৃ: ১১৬)। মুসলমান লেথকদের নিকট রোমাণ্টিক প্রণয়-গাথার মতোই প্রিয় ছিল য়ুদ্ধ-কাহিনী। কিন্তু অষ্টাদশ শতকের এই মুসলমান লেথকেরাও কেউ ইংরেজের রাজ্য-শাসনে বিক্ষুন্ধ নন—এসব কাব্য দেখে এরূপই মনে হয়। কিন্তু ক্ষমতা-চ্যুত শাসকবর্গের নিশ্চয়ই বিক্ষোভ ছিল।

#### লোকগাথা

অষ্টাদশ শতকে এসে সাহিত্যে এই প্রণয়-কাহিনীর ধারা আর শ্বছ ও শ্বছন্দগতি রইল না; অবশ্র বিস্তার লাভ করল অনেক। ম্সলমান কবিরা বিশেষ করে এ ধরণের কাব্য রচনায় উৎসাহী ছিলেন। কিন্তু কোথায় আলাওল-দৌলত কাজী আর কোথায় অষ্টাদশ বা উনবিংশ শতকেব সেই কবিরা? অষ্টাদশ শতকে যে সব কাহিনী এই প্রণয়কাহিনীর ধারাকে পুষ্ট করে, তার মধ্যে ছিল মনোহর মধুমালতার কথা। আলাওলও এ কাহিনীর উল্লেখ করেছিলেন, হিন্দীতে এ কাহিনী স্প্রচলিত ছিল। অন্ত কাহিনীর মধ্যে বেশি পরিচিত বিক্রমাদিত্য-কাহিনীমালার 'বেতাল পচিশী', 'হাত্রিংশৎ পৃত্রলিকা', প্রভৃতি উপাধ্যান।

কিন্তু এ সব অপেক্ষা লোক-গাথায় যে-সব প্রণয় কাহিনী গড়ে উঠে, সেগুলি বেশি লক্ষণীয়। কাব্য-সৌন্দর্য তাদেরও অনেক সময় সামান্ত। বিশেষ করে, অধিকাংশ লোক-গাথা কথনো লিখিত হয় নি; তাদের ভাষা এত পরিবতিত হয়েছে যে, উনবিংশ বা বিংশ শতাব্দীর রচনা বললেও অন্তায় হবে না। এ সব লোকগাথার মধ্যে পাই কোচবিহারের উমানাথের লেখা রাজপুত্র হীরাধর ও তিন বক্ষুর কথা (অষ্টাদশ শতাব্দীর মধ্যভাগে লেখা?), পশ্চিমবঙ্গে সক্রেফর 'দামিনী চরিত্র' হয়তো সর্বপ্রাচীন, উত্তরবঙ্গের 'নীলার বারমাসি গান', তারই অন্তর্মপ (১৭৯০?) এবং থলিলের রচিত চক্রম্থীর পুঁথি—এই শেষ পুঁথি অনেকটা হিন্দী 'মৃগাবতী' কাব্য-কাহিনীর অন্তর্মণ।

কিন্তু অধিকাংশ লোক-প্রিয় গাথা মৃথে মৃথেই চলছিল—গায়নের মৃথে মৃথে গার বিকাশ ও বিবর্তন ঘটেছে। সে সব গাথার মধ্যে যুদ্ধের কথাও আছে, চক্তিমূলক গল্পও আছে, কিন্তু আসল কথাটা প্রায়ই প্রণয়ের গীত, যেমন,

'মৈমনসিংহ গীতিকা' ও 'পূর্ববন্ধ গীতিকা'র (চন্দ্রকুমার দে সঙ্কলিত) গাথা-সমূহ।

**নৈমনসিংহ গীতিক। ও পূর্ববঙ্গ গীতিকাঃ** মৈমনসিংহ গীতিকার কাল নির্ণয় করা প্রায় অসম্ভব। কিন্তু সমস্তগুলি আখ্যায়িকাই বিংশ শতকের উদ্ভাবনা, বা দেই শতাদীতে জোড়াতালি দিয়ে গঠিত, কিংবা বিংশ শতকের এক বা একাধিক চন্দ্রকুমার দের রচনা, একথাও ভাবা ছঃসাধ্য। কারণ, তা হলে বলতে হবে চন্দ্রকুমার দে বা দেই রচনাকাররা বাঙ্লা সাহিত্যের প্রধান পল্লী-কবি। আমাদের বিশ্বাস এ ভাবনাও ঠিক নয়। গাথাগুলি মুদ্রণের জন্ত পরিমার্জিত হয়েছে, তাতে সন্দেহ নেই। কিন্তু মূলত 'মহয়া'র মতো কোনো কোনো আখ্যায়িকার বীজ পুরাতন। লোক-সমাজে এরপ চলিত আখ্যায়িকার ভাঙা-গড়া, জোড়াতালি দেওয়া যেমন চলে, এ ক্ষেত্রে তেমনি জোড়াতালি দেওয়া চলেছে। অর্থাৎ এশব আখ্যায়িকার উৎপত্তি ও বিকাশ লোকসমাজে। দ্বিতীয়ত, মোটের উপর পল্লীকবি ও গায়নদের রচনা এসব গাথার মধ্যে এখনে। টিকে আছে, তা উবে যায় নি, এরপ অনুমান অগ্রায় নয়। ভাষা যতটা পরিমার্জিত হয়েছে, কথাবস্তু তত্তী বা দে পরিমাণে বদলায় নি। ভাববস্তুও বেশি শোধিত হয় নি। বেশির ভাগ আখ্যায়িক। অষ্টাদশ শতকেই গড়ে উঠে থাকবে।—এদের সঙ্গে সাধারণ মুসলমান সমাজে প্রচলিত ফারসি রোমান্স ও প্রণয়-কাহিনীর যোগ ঘনিষ্ঠ নয়, একটা সাধারণ সম্পর্ক আছে মাত্র। উনিশ শতকে যে এগৰ গাওয়া হত তা মনে করার কারণ আছে। যত পরিমাজিত হোক, ইংরেজ আমলের বিজ্ঞাপন গাথাগুলিতে নেই। অষ্টাদশ শতাব্দীর অপেক্ষা পুরাতন বলে এগ্র গাথাকে মার্কা দেওয়া যদি অসম্ভব হয়, তা হলেও কাব্য হিসাবে বাঙ্লা সাহিত্যের ইতিহাসে তাদের ফার্ট্রন্স মার্ক দিতেই হবে। যে শতাদীরই হোক্, পল্লীর সাধারণ মনে যে পচ ধরেনি, এ সব গাথা তারই প্রমাণ।

লোকগীতির নাগরিক বিবর্তন ঃ অষ্টাদশ শতকে পলীর লোক-জীবন অবশ্য লোক-গীতি ও লোক-গাথার মধ্য দিয়েই আত্মপ্রকাশের পথ আবিদ্ধার করতে বাধ্য হয়। পণ্ডিত-কবি বা বিদগ্ধ লেথকের। তথন পুরাতন পরিপোদকদের (পেট্রন্) হারিয়ে হয় নীরব হয়েছিলেন, নয় লিথেছেন গতান্থগতিক পদ ও মঙ্গলকাব্য; আর নইলে নতুন পরিপোদকের ফচি অনুযায়ী লিথছেন

বিভাস্থনর জাতীয় পাঁচালী। সেদিকে আরও ঝোঁক বাড়ল নৃতন 'নাগরিক' সমাজের উদ্ভবে। বাণিজ্য বৃদ্ধির সঙ্গে সঙ্গে পল্লী-সভ্যতার মধ্যে শহর-বন্দর পূর্বেই গড়ে উঠ্ছিল। অষ্টাদশ শতকে মূর্শিদাবাদ, কাশীমবাজার, হুগলি ও কলিকাডায় একটা শহরে সমাজও গড়ে ওঠে-পূর্ববঙ্গে অবশ্য তা দেখা দেয় নি। ঢাকা বাঙ লা সাহিত্যে সম্পূর্ণ অজ্ঞাত, আর অষ্টাদশ শতান্দীতে তা অবজ্ঞাত। শতান্দীর শেষ দিকে (থ্রী: ১৭৬৫-৭৫) সকলের বৈভব হরণ করে রাজধানী কলিকাতা জেঁকে উঠল। এ শহরের সমাজে বণিক ব্যবসায়ীর ঐতিহাহীন ধন-বিলাসের সঙ্গে এসে মিশল নবাবী আমলের বিকৃত ঝোঁক, মূর্শিদাবাদের ক্ষয়গ্রস্ত আভিজাতোর শৃত্য আড়ম্বর। তাতেই 'নাবুবী আমলের' বিক্বত-ক্রচির নাগরিকতা এখানে প্রস্তুত হল, আর দেখা দিল সেই বিকৃত নাগরিক রুচি ও অগভীর নাগরিক আদর্শামুরূপ সাহিত্য—উপাথ্যান কাহিনী এবং নানা গীতি ও গান। শুধু কলিকাতায় নয়, নিকটবর্তী শহরে অঞ্চলেও এ বিলাস কতকট। ছড়িয়ে পড়ে—ভাগীরথীর তুই কুলের সভ্য-সমাজ তাই এরপ সঃহিত্য ও সঙ্গীত চর্চায় কলিকাতার অমুসরণ করে। এথানকার 'শারি', 'জারি' ( আসলে বিলাপ, এথন বোঝায় 'দেহতত্ত' বিষয়ক গান ). 'মালগী', এসব নানা বীতি ও নানা ধরণের চলিত গীতের একটা হিসাব মিলে রাজা জয়নারায়ণ ঘোষালের লেখায়। সে লেখা অবশ্য উনবিংশ শতাদীর প্রথম দিককার (১৮১৩-১৫); তবে অষ্টাদশ শতাকীর শেষার্ধের বাঙালী সমাজের বেশ নিথুত চিত্র আছে এই গ্রন্থ 'শ্রীকরুণা নিধান বিলাদে'। জয়নারায়ণের সে তালিকায় আছে প্রথমত সংকীর্তন ও কীর্তনের নান! ধরণের উল্লেখ। তারপর

'পাঁচালি অনেক ভাঁতি রামায়ণ স্থর।
কথকতা তরজাতে শাড়িতে প্রচুর॥
ভবানী ভবের গান মালগী মাথ্র।
গঙ্গাভক্তি তরঙ্গিণী বিজয়তে ভোর॥
বাইশ আথড়া ছাপ প্রেমে চ্রচুর।
গোবিন্দমঙ্গল জারি গাইছে স্থধীর॥
কালিয়দমন যাত্রা রাস চণ্ডীযাত্রা ধীর।
রচিল চৈতত্রযাত্রা রসে পরিপুর॥

## সাপড়িয়া বাদিয়ার ছাপের লহর। বাঙ্গালার নব গান নুতন ঝুমুর ॥

এ অবশ্র পশ্চিমবঙ্গের—বিশেষ করে শহরে মহলের—গীতগানের হিসাব। [শাড়ী ('সারি') গানের দৃষ্টাস্ত তবু বান্তব-চেতন এই কবি পূর্বকীয় ভাষায় দিয়েছেন ] এধারার আরও বিকাশ হবে উনিশ শতকে—'বাব্দের' আমলে, সে প্রসঙ্গেই এসব গানের কথা বিশেষ আলোচ্য। অষ্টাদশ শতকের এই শেষদিকার হিসাবে এ বিষয়ে তু একটি সাধারণ কথা জানা থাকা উচিত।

'পাঁচালী' প্রথম থেকেই ছিল, তা আমরা বলেছি ;—আখ্যান ছিল তার বিষয়-বস্তু, আর চামর ছলিয়ে মন্দিরা বাজিয়ে তা গাওয়া হত। এখন তার একটা রূপ দেখি সত্যনারায়ণের পাঁচালী প্রভৃতিতে। কিন্তু নৃতন পদ্ধতির পাঁচালী কীর্তনের অহুসরণ করলে। তারপর পাঁচালীতে এসে আবার জুটল লোক-রঞ্জনের জ্ঞা রঙ্গরসিকতা, হাল্কা তামাসা। এদিকে 'যাত্রা' উদ্ভূত হল—দেবদেবীর উংসব উপলক্ষ্য করেই যাত্রা প্রথমে অভিনীত হত, আর তাতে তিন জন ছিল অভিনেতা। প্রথমত ক্লফলীলাই ছিল যাত্রার বিষয়বস্তু, বিশেষ করে কালীয়দমন পালা। ভারপর দেখা দিল চৈতক্ত-যাত্রা, চণ্ডীযাত্রা। শেষে বিভাস্থন্দর-যাত্রাও এল; উনিশ শতকে এল ক্রমে পৌরাণিক পালা ও থিয়েটারি যাতার যুগ। 'তরজ্বা' আরবী কথা—অনেকটা ছড়ার মতো জিনিস। চৈতল্যদেবের সময়েও তার প্রচলন ছিল-পুরাতন কালের 'প্রহেলিকা' থেকেই তার পরিণতি। পরে তরজা অর্থ দাঁড়াল ছড়ায় গানে উত্তর-প্রত্যাত্তর। 'কবিগান'ও অবশ্য গানে উত্তর-প্রত্যান্তর, কিন্তু তুই দলে। কুঞ্দীলা কবি-গানের বিষয়বন্ত, গানের ভাগ-বিভাগও ছিল বেশ নিয়ম-বাঁধা। কবি-গানের এই উত্তর-প্রত্যুত্তর চরমে উঠত যে জংশে, প্রথমে তারই নাম ছিল 'থেড়ু' বা 'থেউড়'। ভারতচক্রের যুগেও তা বেশ একটা আকর্ষণীয় জিনিস ছিল। উনিশ শতকের শেষে তা যা দাড়াল, সে অর্থেই আমরা এখন খেউড় শব্দটা প্রয়োগ করি। সে শতাব্দীতেই কবিগানও তর্জা 'লড়াই'তে পরিণত হয়-পূর্ববাঙ্লার 'কবি' এখনও অনেকটা লড়াই, চলিত নামও 'কবির লডাই'।

'সারি' (শাড়ী) গান, জারি গান এখনও অচল হয় নি, বিশেষত পূর্বৰঙ্গে। কিন্তু পশ্চিম বাঙ্লার ন্তন নাগরিক সংস্কৃতির বিশেষ পরিচয় হল 'আথড়াই'তে। ক্বি-গানকে পাঁচালী-কীর্তনের চন্ত ছাড়িয়ে নৃতন করে চালাই করে কলিকাতায় পাঁচালী, 'ইসলামী পুরাণ', গাথা, গীতি ও বিবিধ রচনা ২৩৯

মহারাজা নবকৃষ্ণ উদ্ভাবনা করলেন 'আথড়াই'র। তিনটি মাত্র গানে তা গঠিত : প্রথম 'মালদী', ভারপর প্রথমগীতি (মিলন বিষয়ক), শেষ 'প্রভাতী' (মিলনাবশেষ বিচ্ছেদের আক্ষেপ)। এই আথড়াই রীতিমত কালোয়াতি ব্যাপার, নানাবিধ ষ্মুযোগে তা গীত হত। কাজেই তা আরও ছেটেকেটে সরল করে তৈরী হল (উনিশ শতকে) লঘুপাকের 'হাফ্-আথড়াই'। কবিগান, আথড়াই, পাঁচালী,—এসবের পুরো মরস্ম পড়ে উনিশ শতকের প্রথম দিকে (ভা: এদ্, কে, দে'র ইরেজিতে লেখা উনবিংশ শতান্ধার বাঙ্লা সাহিত্য দ্রষ্টব্য);—সেজগুই রাম বহু, আন্টুনি ফিরিন্দি, ভোলা ময়রা প্রভৃতি 'কবিদের' নাম,—শ্রীদাম দাস, রাম ঠাকুর, কলুইচন্দ্র সেন, নিধিরাম গুপ্ত, প্রভৃতির আথড়াইতে দান,—কিম্বা দাশর্থি রায়ের পাঁচালীতে কীতি—এথানে আলোচ্য নয়, সেই ধারাটা শুধু এথানে লক্ষণীয়।

### অধ্যাত্ম গীত

অবশ্য সঙ্গীতের আর-একটা ধারাও সমানেই বয়ে চলেছিল। ,ভাকে বলা **চলে** অধ্যাত্ম-ধারা। চর্যাপদ থেকে তা বরাবর বয়ে আসছিল, বৈষ্ণবপদাবলীও তারই একটা স্রোত! এধারাকে বদতে পারি-নাধক-গীতিধারা। কিন্ত গতামুগতিক হলেও তাকে গতামুগতিক বললে স্বটুকু বলা হয় না। বৈষ্ণব রাগান্ত্রিক পদ আসলে সেই সাধকগোষ্ঠীর একটা প্রকাশ। সম্প্রদায়গত রচনায় এ ধারা সীমাবদ্ধ থাকে নি। স্থফী সাধকেরা ভাতে প্রেমের নৃতন আগ্লেয় প্রবাহ স্থার করেন। আউল-বাউল-দরবেশ-সাই প্রভৃতি নানা সাধকগোষ্ঠা এই ধারায় নিজেদের অধ্যাত্ম অবদান যুগিয়ে যান। অষ্টাদশ শতকে রামপ্রসাদ শাক্ত-পদাবলীর শ্রেষ্ঠ কবি হিসাবে আবিভূতি হলেন। রাজা কৃষ্ণচন্দ্র ও তাঁর বংশধর রাজা শিবচন্দ্র, কুমার নরচন্দ্র প্রভৃতি, রাজা নন্দকুমার, বর্ধমানের দেওয়ান রঘুনাথ রায় এবং শেষে কমলাকাস্ত (ভট্টাচার্য ) শাক্ত সঙ্গীতের ধারাকে পরিপুষ্ট করেন। বিংশ শতকে এসে রবীন্দ্রনাথের রসপিপাস্থ চিত্ত এসব অধ্যাত্ম সঙ্গীতের, বিশেষ করে বাউল গানের পুনরাবিষ্কার করেন; আর তথন থেকে আমরা এই প্রমাশ্চর্য লোক-গীতিধারার অবজ্ঞাত স্রষ্টাদের ক্ষেক্জনার নামও আয়ত্ত করতে পেরেছি—যেমন লালন ফ্কির, মদনবাউল, গগন হরকরা, ফ্রির ভোলা শা, বিশা ভূঞিমালী, গ্লারাম বাউল, ইত্যাদি। এঁরা অবশ্

সবাই উনবিংশ শতকের মাত্রষ। কিন্তু অষ্টাদশ শতকেও সাধনার এই ধারা— সাহিত্য ও সঙ্গীতের এই সংযুক্ত; প্রোত—লোক-সমাজের অন্তঃস্তলে পূর্বের মতোই প্রবাহিত হত। সাহিত্য বা ইতিহাসে তার মূল্যটা 'বাব্দের' আথড়াই বা পাঁচালীর থেকে বড় বলেই প্রমাণিত হয়েছে।

### বাস্তব ঘটনার আখ্যায়িকা

যতই আত্মবিশ্বত হোক 'নবাবী আমলের' শাসক-বর্গের ভাগ্যবানরা, লোকচিত্তে কঠিন সত্যের অন্তিত্ব ছায়াপাত করেছে তথনো। কিন্তু সে ছায়াকে বুঝাবার বা সাহিত্যিক রূপ দেবার মতো শক্তি সাধারণের ছিল না। অবশ্য লেথকেরা কেউ কেউ তা লক্ষ্য করেছেন।

"মহারাষ্ট্র পুরাণ": গঙ্গারাম দত্তের 'মহারাষ্ট্র পুরাণ' এ কারণেই বাঙ্লা শাহিত্যের ইতিহাসে এক অভতপুর্ব প্রয়াস। নড়াইলের গঙ্গারাম দত্ত বড় একথানা রামায়ণেরও কবি। মহারাষ্ট্র পুরাণে আছে বর্গীর হাঙ্গামায় উৎপীড়িত ( খ্রী: ১৭৪২-৪৩ ) পশ্চিমবঙ্গের কথা, আলিবদীর পরাভব, জনসাধারণের বিরোধিতায় ভাম্বর পণ্ডিতের পরাভব ও নিধন। এই জনসাধারণের বিক্ষোভ ষদি সত্যই এতটা প্রবল হয়ে থাকে, তা হলে পলাশীর পরে সে জনসাধারণ গেল কোথায়? হয়তো তাদের খুঁজতে হবে মজহু ফকিরের পিছনে, সম্নাসী বিজোহের 'দস্থাদের' পাশে। দে যাই হোক, গঙ্গারাম দত্ত কাহিনী বলেছেন প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা থেকে—সমসাময়িক কালের একটা সন্ধীব চিত্র এ কাব্য 'ঐতিহাসিক কাব্য' হিসাবেও অভিনব। গঙ্গারামের কবিত্ব সাধারণ, আখ্যান ঢালাই হয়েছে পুরাণের রীতিতে—ব্রহ্মা, শিব, নন্দী, এসবের সহায়ে এ গল্পের অবতারণা। কিন্তু বিষয়বস্তু নৃতন—তা আগামীকালের আভাস। উত্তরবঙ্গের রতিরাম দাসের 'দেবীসিংহের অত্যাচার' বিষয়ক ছড়ায় ও মজহু ফকিরের অত্যাচারের ছড়ায় এই ঘটনা-মূলক কাব্যধারার আরও পরিচয় পাই। উনবিংশ শতকে এরূপ দুই ধারা স্পষ্ট হয়ে উঠল---গতে 'প্রতাপাদিত্য চরিত্র' প্রভৃতি আর পদ্যে ত্রিপুরার 'রাজমালা' ঐতিহাদিক কাব্য; 'বানের ছড়া', 'রাস্তার ছড়া', 'সাঁওতাল হালামার ছড়া' (রাইকুঞ্চ দাসের লেখা) বাস্তব ঘটনার কাব্য। এসব বেড়েই চলে। এব মধ্যে বিশেষ লক্ষ্ণীয় হল রঙ্গপুরের ক্রফাহরি দাসের—'নয় ष्मानात्र छ्रा'। मन्नाना वत्सावत्खत्र भूत्वं नध-ष्यानात्र अभिनात्र श्रेकात्तत्र नावीत

পাঁচালী, 'ইসলামী পুরাণ', গাথা, গীতি ও বিবিধ রচনা ২৪১

জোরে নিজের জমিদারীর পুনকজার করেন। প্রজাশক্তির এই সংহতি ও সমাবেশ—একটা নৃতন ঘটনা। রকপুরের রতিরাম দেবীসিংহের অত্যাচারের ছড়ায়ও এরপ প্রজা-বিজোহের কথা বলেছেন। সম্যাসী বিজোহের কেন্দ্রও রকপুর। এ সব ঘটনা থেকে ব্ঝতে পারি—গ্রাম্যকবি ব্রেছেন প্রজাশক্তি তুচ্ছ শক্তি নয়।

এ ধারারই মধ্যে একটা স্থান বিজয়কুমার সেনের জেথা—ভূ-কৈলাসের রাজা জয়নারায়ণ ঘোষালের পিতা রুফ্চন্দ্র ঘোষালের গঙ্গাপথে কানীয়াত্রার কথা।
'তীর্থমঙ্গল' ঝাঃ ১৭৭০-এ লেখা—গঙ্গার তুপারের গ্রাম ও নগরের তথ্যবহুল বর্ণনা হিসাবে এ গ্রন্থও একটি নৃতন জিনিস। অবশু জয়নারায়ণ ঘোষাল তথন বাঙালী সমাজের একজন নীর্যস্থানীয় পুরুষ হয়ে ওঠেন, সমাজকল্যাণের কর্মেও তিনি এগিয়ে যান। এসব কাব্যের মধ্যে আমরা দেখি তথ্য-চেডনা,—আগামী মুগেরই বীজ—যুগ্সদ্ধির মধ্যে নৃতনের ক্ষীণ ছায়া।

#### কালান্তরের আয়োজন

অবশেষে নবাবী আনলের জের টানাও ফুরিয়ে এল। তা ফুরিয়ে আসারই কথা। কারণ, ১৭৫৭'র পরে যে শক্তি রাজ্যলাভ করে তার কর্মচারী-প্রতিনিধিরা ষতই 'নাব্বী' করুক, সে শক্তি নবাবী শক্তি নয়, সে সামস্তশক্তি নয়; সে উদ্যোগী বণিক-শক্তি—পৃথিবীতে যারা ক্ষমভাবলে আধুনিক সভ্যতার কর্ণধারত্ব লাভ করেছে। সেই উদ্যোগ, সাহস, বাস্তববোধ, এমনকি দ্রদৃষ্টি ওয়ারেন্ হেষ্টিংসের মতো ইংরেজদেরও কম ছিল না। শত অভ্যাচার ও পীড়নের সঙ্গে সঙ্গেও তাই কোম্পানি এই অষ্টাদশ শতকের শেষপাদে শাসন-কর্মে একটা শৃদ্ধলা স্থাপন করেছিল, বিচারে-আচারে নিয়ম-নীতি প্রবর্তন করেছিল, এমনকি, এ দেশের নিয়ম-কাস্থন, ধর্ম ও সংস্কৃতি পর্যন্ত অরান্ত পরিশ্রম ও বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতে আয়ত করতে অগ্রসর হয়েছিল। নাথানিয়াল ব্রাসে হালহেডকে দিয়ে ফারসি থেকে হিন্দু আইন এই উদ্দেশ্যে সংকলিত করান হেষ্টিংস। হেষ্টিংস বাঙ্লায় ও ফারসিতে অভিজ্ঞ ছিলেন, আরবী-উর্গু তেও তাঁর ক্ষান ছিল। কোম্পানির কর্মচারী চার্লস্ উইলকিন্স বাঙ্লায় মৃত্রণের জন্ম বাঙ্লা হরক প্রথম কাটলেন। পর্তু গীঙ্গ বণিক ও পাঞ্জীদের কাছ থেকে পাশ্চান্তা মৃত্রণ-পদ্ধতির

কথা জানলেও ভারতের কোন রাজা বা নবাব মুদ্রাযম্ভের বিষয়ে বা হরফ নির্মানে কিছুমাত্র উদ্যোগী হন নি। হালহেডের বাঙ্লা ব্যাকরণ মুদ্রিত হল ১৭৭৮ খ্রীস্টাব্দে, তাতে প্রথম বাঙ্লা কথা বাঙ্লা হরফে প্রথম মুদ্রিত হয়। পতৃ গীজরা বাঙ্লা বই ছেপেছিল লিস্বন থেকে, রোমান হরফে পতৃ গীজ পাশ্রী মানোয়েল দা আস্ফ্রম্পগাঁওএর বাঙ্লা-পতৃ গীজ ব্যাকরণ ও শক্কোষ, এবং 'রুপারশাল্পের অর্থভেদ' নামক গতে প্রশ্রোত্তর-গ্রন্থ লিস্বন থেকে ১৭৪০ খ্রা: মুদ্রিত হয়। রেনেলের 'বেঙ্গল এটলাস' প্রকাশিত হয় ১৮৮১ খ্রীস্টাব্দে, বাঙ্লা দেশের এই বৈজ্ঞানিক জরীপের তূলনা নেই। এই সময়ে (১৮৮১ খ্রীস্টাব্দে) স্থাপিত হয় কলিকাতা মাদ্রাসা। আর অল্পকালের মধ্যেই স্থার উইলিয়ম্ জ্ঞান্সের উদ্যোগে ও উইলকিন্সের সহকারিতায় প্রতিষ্ঠিত হয় এশিয়াটিক সোসাইটি অব্ বেঙ্গল—প্রাচাবিদ্যার প্রথম মহাগবেষণাগার।

সভ্যতা ও সংস্কৃতির দিক থেকে বিচার করলে বলতে হবে, কি ইউরোপে, কি ভারতে, মূলাযন্ত্রের প্রবর্তনের গঙ্গেই মধ্যযুগের অবসান অবশুভাবী হয়ে পড়ে—জ্ঞানবিজ্ঞানের দার সকলের পক্ষে উন্মুক্ত হয়। জ্ঞান ও বিহ্যা আর শাসক-শ্রেণীর একচেটিয়া থাকতে পারে না; কালান্তর তথন অনিবার্য। হালহেডের ব্যাকরণে না হোক, খ্রী: ১৮০০ অব্দে শ্রীরামপুর মিশন ও শ্রীরামপুর মিশন প্রেস প্রতিষ্ঠার পরে বাঙ্লা গ্রন্থ মূল্রণের স্ফ্রচনা হল। ঠিক সেই বংসরই স্থাপিত হল ফোর্ট উইলিয়ম কলেজ, উইলিয়ম কেরী তার অধ্যক্ষ নিশ্ব্রু হলেন, বাঙ্লা গদ্যে গ্রন্থ রচনা আরম্ভ হল। প্রক্বতপক্ষে বাঙ্লা গদ্য জন্মগ্রহণ করল,—আর জন্মগ্রহণ করল বাঙ্লা সাহিত্যের আধুনিক কাল।

গ্রী: ১৮০০ অবে পৌছে আমরা ব্রুতে পারি—নবাবী আমল নেই, তার যুগসন্ধির অন্ধকারও বিলীয়মান, কালান্তর সমাগত। অথচ সে কালান্তর অসম্পূর্ণ থাকতেও বাধা। কারণ, যে সময় ফরাসী বিপ্লবের রক্ত-প্লাবনে ইউরোপের দেশে দেশে সামস্ততান্ত্রিক ব্যবস্থা ভেসে গেল, জাতীয়তা, ব্যক্তিষাধীনতা ও 'মান্ত্রের অধিকার' যুগাদর্শ হয়ে উঠল, এবং নব নব যন্ত্র-আবিদ্ধারে ইংলপ্তে শিল্প-বিপ্লবের (গ্রী: ১৭৮৫-১৮১৫) পথ প্রস্তুত হল,—ঠিক দেই সময়েই (১৭৯৩) বিদেশী রাজশক্তি কর্ণ ওলালিসী ব্যবস্থার বাঙ্লা দেশে জমিদারীতন্ত্রের পত্তন করে এ দেশের ভগ্নপ্রায় সামস্ত-ব্যবস্থাকে পাকা করে গাঁথল, রাষ্ট্রে বাণিজ্যে এদেশীয় মান্ত্রের সকল উদ্যোগ-অধিকার নিক্ষ করে এদেশের সমান্তকে আরও পঙ্গু ও

অসহায় করে দিলে। পিছনে তাকিয়ে দেখি—মধ্যযুগের বাঙ্লা সাহিত্য সপ্তদশ শতকে যে ক্ষেত্র রচনা করছিল অষ্টাদশ শতকে তা আবাদ হয় নি—সম্মিলিত সাধনায় জাতীয় সাহিত্য গড়ে উঠতে এখনো বাকী। এর পরে সাম্রাজ্যবাদী ভেদনীতির কালে বিক্ষুর ভয়োগ্যম মুশলমান ও কেরানি-ভাগ্যে পরিতৃপ্ত হিন্দু বাঙালী ভদ্রলোক আর একযোগে জাতীয়সাহিত্য ও জাতীয় জীবন গঠনের হুযোগ লাভ করবে কি করে ? সন্মুখে তাকিয়ে দেখি—যে পল্লী-সমাজের বুকে বাঙালী সংস্কৃতি ও সাহিত্য জন্মলাভ করেছিল, তা ছেডে এবার ইংরেজ আমলে তার নৃতন আসর রচনা হচ্ছে ইংরেজের তৈয়ারী কলকাতা শহরে। মহাশক্তিশালী সেই বণিক-সভাতার আঘাতে ভারতের পল্লী-অর্থনীতি ও পল্লী-সমাজ ক্রমশঃ ভেঙে যাবে; নুতন বণিক-সভ্যতার অবাধ মানসিক ও আধ্যাত্মিক দানে— ইউরোপীয় সাহিত্য ও জ্ঞান-বিজ্ঞানের প্রসাদে,—বাঙালী মানসেও কালাস্তর সমাসন্ন হবে, নুতন সভ্যতার আস্বাদনে বাঙালীর প্রাণ চঞ্চল হবে; অথচ বাস্তব ক্ষেত্রে বাঙালী জীবন থাকবে ঔপনিবেশিক সমাজের অর্থ নৈতিক ও রাজনৈতিক নিগতে আবদ্ধ। উদ্যোগ-অধিকার-বঞ্চিত সেই বাঙালী উচ্চবিত্ত ও মধ্যবিত্তের পরিচালনায় এরপ অপরিসর জীবন-ক্ষেত্র থেকে বাঙালী সংস্কৃতি কিরপে আহরণ করবে স্বদেশীয় প্রাণরদ ও গ্রহণ করবে আধুনিক সভ্যতার দিগ্দেশ-প্লাবী আশীর্বাদ—নৃতন জীবন-যাত্রা, নৃতন জীবন-দর্শন, এবং নৃতন সাহিত্যাদর্শ ?

সে প্রশ্নেরই উত্তর বাঙ্লা সাহিত্যের আধুনিক যুগ।

# নিৰ্ঘণ্ট

অবৈত আচার্য-- ৭১, ৮৮ অদ্বৈত-জীবন---৮৮ অবৈত্ততত্ত্ব—৮৮ অবৈত-প্রকাশ--৮৮ অধ্যৈত-মঙ্গল---৮৮ অদ্বৈত-বিলাস--৮৮ অর্ধ-মাগগী---৪. ৮ অনিক্ষ রাম সরস্বতী-->৪৮. অনিল-পুরাণ ( 'ধর্ম-পুরাণ', শুক্তপুরাণ' )->26->23. 200. 203 অফুরাগবল্লরী (মনোহর দাস)-৮১ **ध्यत्रहायक्त---२३१, २३३---२**२७ व्यञ्जल्लीयक्ल---२১१, २১৯ অপত্রংশ ( অবহটঠ )---৪, ৯-১৽, ১৬-১৯ 'অবহটঠ' ( দ্র: অপভ্রংশ ) অশ্বমেধ পর্ব-১৪৭ আধিডাই -- ২৩৮-২৩৯ আব্রবোধ--২০৫-২০৭ আনন্দময়ী -- ১৯৩ আরাকান-->৬০ व्यामाखन--३४, ३५५-३१७ আলীরাজা-- ১৬১ ইউ ফুফ-জোলেখা---> ৭৪, ২ ১৪ रेल्मा-এরিয়ান (हिन्म-আর্য) ভাষা--- ৪-৫, ৬-১• इमलाभी পुद्राग---२००-२०६ ঈশান নাগর--৮৮ উইলকিন্স, চার্লস্—२৪১ উজ্জ्वनीवयि - ३८, ১०१

উদ্ধবদাস---১৮৭

উমাপতি ধর-১৪ ঔপনিবেশিক ব্যবস্থা--- ১৮৪-১৮৫ করুণানিধান বিলাস-২৩৭ কর্ণানন্দ--৮৯ কবিকর্ণপুর (পরমানন্দ সেন )--W), We, 569 ক্ৰিক্ষণ (মুকুন্সরাম দ্রঃ)--->20->20. >22. 221 কবিগান -- ২৩৮ कविष्ठळ ( शिवायन )--> ३३ কবিবল্লভ--১-১, ১০৬ কবিরপ্তন (রামগ্রসাদ সেন)---২২৭-২৩০ কবিশেখর---১০৮ কবীন্ত্র পরমেশ্বর-->৪৫ কবীন্দ্র চক্রবর্তী - ২২৯ करीन्त्रवहनमभूछव्--> কাণা হরিদত্ত--৬৩ কামরূপ-কামতা---১৫৫-১৫৮ कानिकामजन-२১৪-२७० कानीनाथ->००, ১৬०, २১७ কাশীবাম দাস--->৪৮-৯ काइ---२२, २४ কীৰ্তিলতা--১৬, ১১ কুত্তিবাস---৫৬-৫৯ কুক্দাস কবিরাজ---৮৩-৮৬ কুঞ্দাস-বালালালা সূত্র-৮৮ কুফমকল---১০৭-১০৯, ১৮৯ कुकबाब माम ( निम्छा )--->४०, २১७

কেতকাদাস কেমানন্দ--১১২ **क्वो.** উইলিয়ম—२8२ কোচবিহারের রাজসভা--> ৫৬ : ২০৭ কোচবিহারের সাহিত্যচর্চা-১৫৭, ১৫৮ কোম্পানির আমল---১৭৯, ২৪১-৩ থনার বচন---৩১ থেউড় ( থেড়ু )---২৩৮ থেলাবাম চুক্তক্রী--১৩৩ शकापाम ((मन)-->>> ३.२०१ গঙ্গাধর দাস-১৪৯ গঙ্গান্তজ্জি-তরন্তিণী---২০১-২ গঙ্গামকল---২০১ গঙ্গারাম দত্ত--২৪০ গতিগোবিন্দ---৮১ গদাধর দাস ( 'জগরাথমঙ্গল' )---১৪৯ গরীবুলা—২৩৪ গাজীর গান---২৩৩ গীতগোবিন্দ-৪, ১৯০ গীতচন্দ্রোদয়--১৮৭ গোকুলানন্দ সেন ( 'বৈফ্ব' )--> ৬ গোপাল ভট্র—৭৪ গোপীচন্দ্র (গোবিন্দচন্দ্র )—২১১-২১৪ গোপীচন্দ্ৰ নাটক-১৫৫, ২১২ গোপীবল্লভ দাস---৮৯ গোবিন্দদাস ( 'কালিকামঙ্গল' )—২১৬ গোবিন্দদাস কবিরাজ--- ३৪, ১•३ গোবিশদাস চক্রবর্তী-১৪ গোবিন্দদাসের কডচা---৮৭ গোরক্ষবিজয়—২০৮-২১১ গোডকাবা---১৩৩ ঘনরাম চক্রবর্তী-->৯৪, ২৩২ চণ্ডিকামক্সল -- ১৯২

চণ্ডীদাস--৪৮. ৫১. ৯৫. ১٠٠. ১٠৪

চণ্ডীদাস-রামী-->৩, ১০৫ চণ্ডীদাস-সমস্থা---৪১ চণ্ডীমকল কাব্য---১১৩ চণ্ডীমক্তল কাহিনী-->>৫->>৭ हाथी ब्रक्ट कार्व कार्व -- १८४-१२० १३२ চল্রপেথর-শশিশেথর---৯৮, ১৮৮-১৮৯ চন্দাবতী---১৫২ চর্বাপদ--ত, ১৯-৩• চৈ তত্তাদেব--৬৫-9• চৈতপ্রচন্দ্রোদয়-কোমদী---১৮৭ চৈত্ৰজ্ঞাবনী-৮১-৮৭ হৈতভ্য-চরিতামত—৮৩**-**৮৬ চৈত্তভা-ভাগবত্ত---৮১-৮২ চৈত্তস্ত-মঙ্গল (জয়ানন্দ )---৮৩, ৮৭ (লোচনদাস)—৮৩ চৌরপঞ্চাশৎ ( বিজ্ঞাস্থন্সর )---২১৫ ছটি থানী মহাভারত-১৪৬ জগজ্জীবন ঘোষাল-১৯২ জগৎরাম (বাড়জ্জে)---২০৫-২০৭ कार्यानम् -- २४, ३४३ ক্র্যুরাখ-মক্রল---১৪৯ জঙ্গনামা---২৩৪ क्रशादान-8. >8 कब्रनातावर (चांशाल--२७१, २९১ कवनोवायुप (मन--- ১२२ क्यान्स-- ४१ জয়পোপাল তর্কালছার---৫৮ 'ক্লাগ্ৰণ'-->> • कायमी ( मानिक महत्यम )-->৬৮. २১३ জাবিগান---২৩৭-৮ জীব গোস্বামী-- ৭৪, ১০২ क्रीयनकुक (सग--- >> ? জৈমিনি-->৪৭

ननीत मायुर--- ১. ১৬১

कानमाम--- ३१. ১०० জ্ঞানপ্ৰদীপ (জ্ঞান চোভিশা )--> ১৭৩ ঝুমুর—৫৪ ভাক---৩১ ভবজা---২৩৮ তোহ কা-১৬৭ তৈলোকাপীরের গান - ২৩১ লাশবলি বায়—২৩৯ ত্রগাপঞ্চরাত্রি—২০৫ তুৰ্গামকল-১৯২ ত্ৰভচন্ত্ৰ (চংডাই)--১৫৯ তুৰ্লভ মল্লিক—২১২ তুর্গভদার---১৩৬ (मवकीनन्सन जि:र ( कविटमंथत ? )--> · ৮ দোম আণ্টোনিও--১৭৬ ∟लेशिटकाव-->>-२० পৌলত কাজী--১৬১-১৬৬ দ্বিজ মাধ্ব ( চণ্ডীমঙ্গল )--->>> धर्मक्ष 'वानवातीयत'-->ee. धर्मर्ठाकुत-- ১२৫-১२१. ধর্মঠাকুরের গান--১২৭-১৩৽, ১৯৩ ধর্মপুরাণ-->২৭-১৩• धर्मभूषा विधान-->२৮ ধর্মজল---১৩०-১৩৩, ১৯৩-२०১ ধর্মজল কবি-পরিচয়--- ১৩৩-১৩৮ ধোয়ী---১৪ बढेवद लाम-->৮৮ नवीवःम->१७, २७७ নরসিংহ বম্ব-১৯৫ নরহরি ( চক্রবর্তী )-৮৮, ৯০, ৯৮, ১৮৭, ১৮৮ নরহরি সরকার -- ৯৬ নৱোত্তম-- ৭৫ नद्रांख्य विलान--->•. ১৮१

নাটগীত-- ১৯, ১৯১ 'ৰাবুৰ'—১৮৪ 'নাববী' আমল--- ১৮৪-১৮৫ নারায়ণ দেব---১১২ निकाभी (कवि)-->७৮, ১৬৯ নিত্যানন্দ দাস-৮৯ নিধ্বাব—২৩≥ নিরঞ্জনের রুমা ('যরভাঙ্গা', 'জালালি কলেমা' মুসরৎ শাহ--৩৯, ১৪৬ 917-0· 99451-28, 2VH পদকল্পজন---> ৬৬, ১৮১ भावनी---३०, ३२, ३४-३०७, ३४४ পদাবলী-সংগ্রহ-- ১০৬ পদাস্ত-সম্স্ত-১০৬, ১৮৯ প্রুমাধত--১৬৮, ২১২ পদ্মাবতী-১৬৮, ১৭০-১৭১ পরমানন সেন ( জঃ কবিকর্ণপুর) পরাগলী মহাভারত-১৪৫-১৪৬ शाहाली-कावा--७. ५८, ६६, २३)-२७३ लीहामी भान-७. २०४ পাণ্ডব-বিজয় -- ১৪৫ পীতামর দাস-->৪৮ পীর বড়খা গাজী->৪৪ পুরুষোত্তম মিশ্র সিদ্ধান্তবাণীশ-->৮৭ পূৰ্ববঙ্গ গীতিকা---২৩৬ প্রাকৃত পৈঙ্গল--৩, ১৬ প্রাকৃত প্রকাশ---৮ প্রাকৃত ভাবা ( শ্রেণীবিভাগ )—৮-১ প্রাণরাম চক্রবর্তী-২১৬ (ध्रम्पान--- ४३, ३४१

প্রেমবিলাস--৮৯ প্রেমন্ডক্তিচন্সিকা—১•৬ প্রেমামত---৮১ ফকীররাম কবিভূষণ---২০০, ২৩২ শরজুলা--২০১ ফরস্টার---২২৭ ফৈজনা—২৩২ क्षाउँ উই निव्य करनम्--- २४२ ফিরিক্লি বণিকের বাজার-> ৭৫ বঙ্গাল কৰি--১৪ वःशीवस्त--- ১১२ वःगीविनाम---৮৯ वःगीनिका--৮৯, ১৮१, বড় চণ্ডীদাস--৪> বলরাম চক্রবর্তী ( কবিশেধর )—২১৬ বলরাম দাস---১•৩ বাউল গান—২৩১ বাঙ লাদেশ ও জাতি--বাঙ্লা ভাষা--৬ বাঙ্লার সাংস্কৃতিক উত্তরাধিকার—১• বাঙ লার সামাজিক বনিয়াদ-->১,১২ বাঙালীর সংস্কৃত সাহিত্য -- ১৩-১৬ বাঙালীর অবহটুঠ রচনা---১৬ ১৯ বালালীলা স্ত্র-৮৮ বাহদেব ঘোষ--১৬ বিজয়গুপ্ত--৬৩ বিলয়পাণ্ডৰ কথা ( "কৰীল্")—>৪৫-১৪৬ বিজয়কুমার সেন---২৪১ বিভাপতি—১৬- ৪২, ৯৯, ১০১ বিভাবিলাপ—১৫৫, ১৬৪, ১৬৫, ২১৬ বিদ্যাসুন্দর--- ৭৭, ২১৪-২৩০

বিভাগুলর নাটক, যাত্রা---২২৭

বিপ্রদাস--৬৩

বিখনাথ চক্রবর্তী-->৬, ১৮৯ বিহলন ( 'চেরিপঞ্চাশৎ' )---২১৫ ত্তীণপাদ -- ২৭ বীরচন্দ্র চরিত-৮৯ বুন্দাবন দাস ( চৈতগুভাগৰত )---৪৭ বেহুলার ভাসান--৬• 'दिक्षवताम' (शाकुलानन (मन )--> ७७, ১৮३ বৈষ্ণবজীবনী---৮০-৯০ বৈষ্ণব রিনাইসেন্স্--১৭৬ ব্ৰজবুলি—১১ ব্রাহ্মণ-রোমান ক্যাথলিক সংবাদ--১৭৬ ভক্তমাল—১৮৮ 'ভক্তিরতাকর'—৮৯, ৯৪, ১৮৭ ভক্তিরতাকর ( মাধব দেব )--> ৫৭ ভক্তিরসামূতসিদ্ধ—১৪, ১০৭, ১৯১ ভবানন্দ-১৩৮ ভবানী দাস-১৫• खवानी **माम**—२>२ ভবানীপ্রসাদ (রায়)---১২৩ ভবানীশঙ্কর দাস-->১২ ভামুসিংহ ঠাকুরের পদাবলী-১২, ১৮ ভারতচল্র--২১१-२२१ ভারত-পাঁচালী---১৪৮-২০৭ ভীমদাস (ভীমসেন রায় )---২০১ ভৃত্বকু – ২২ মকল-কাবা---> ০৮-১১০, ১৯১ মঙ্গলচ্জী---১১৫ मनमामक्म -- १३-५७, ১১२-১১७, ১৯১ २०२ মনোহর দাস--৮৯ ময়নামতীর গান - ২১১ ময়ুরভট্ট---১৩৩ মহম্মদ খান--১৭৩ মহম্মদ সগীর---১৭৩

| <b>महाबन-मधलो१०-१</b> ७                 | রামকান্ত রার—১৯৭-১৯৮                        |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| মহাভারত—১৪৫, ২০৭                        | রামকৃক লাস—১৪২                              |
| মহারাষ্ট্রপুরাণ২৪০                      | রামচক্র থান১৪৭                              |
| মাগধী ( প্রাকৃত )—৮-৯                   | রামচন্দ্র (যতি)—১৯২                         |
| মাধ্ব আচাৰ্য ( আনন্দ ? )—১০৮, ১২৭       | রামদাস আদক১৩৬                               |
| <b>गांधव कम्म</b> ी>व९                  | রামনিধি গুপ্ত (নিধ্বাবু)—২৩৯                |
| মাধ্ব দেব—১৫৭                           | রামপ্রসাদ (সেন)— ২২৭-২৩০                    |
| मानिक एख — ১১৭                          | রামাই পণ্ডিভ—২০০-২০১                        |
| মানিকরাম পাঙ্গুলী—১৯৬-১৯৭               | রা <b>মানন্দ</b> ঘোষ ৻ বৃদ্ধাৰতার )—২০৪ ২০৫ |
| মানি কণীর—২৩৩                           | রামারণ—>৪৯-১৫०, ১৫৭, २०७                    |
| মানোএল-দা-আস্ফুম্পসাওঁ—২৪২              | <b>রামেশর ভট্টাচা</b> র্য ১৪২, ২০১          |
| মালাধর বহু১•৮                           | রায়সকল— ১৪৩                                |
| भीननां <b>थ२२, २</b> ०७                 | রায়বার—-২৽৩·২৩১                            |
| মুকুন্দরাম চক্রবর্তী (কবিকঙ্কণ)—১২০-১২৩ | রূপ গোস্বামী (সাকর মলিক)৬৬, ৭০-৭৪, ৯৪       |
| মৃক্তারাম দেন—১২৩, ১৯২                  | রূপরাম (চক্রবর্তী)—১৩৪-১৩৬                  |
| ম্ক্তাল হোসেন—১৭৩                       | রোসাক রাজসভা>৬•                             |
| ম্রারি <b>গু</b> প্ত>৪                  | न् <b>डेशान—२२, २</b> 8- <b>२०</b>          |
| মৃগলুক—১৪১                              | লোচন দাস>•৬, ১৮৭                            |
| मृत्रवृक्ष <b>मःवाप</b> > ४२            | লোর চন্দ্রানী—১৬৩-১৬৬                       |
| <b>দৈমনসিংহ-গীতিক!—</b> ২৩৬             | শ্वताहार्य२७                                |
| যতুনন্দন দাস—৮৯, ৯৮                     | শঙ্কর চক্রবর্তী (কবিচন্র)—১৮৯-৯০, ১৯৯, ২০৪  |
| যাত্রা—২৩৮                              | শঙ্কর দেব—১৫৭                               |
| রঘুনাথ দাস গোস্বামী—৭৪, ৮৫              | শ্ রণ ১ ৪                                   |
| র্ভিদেব—১৪১                             | শশিশেধর — ১৮৮-১৮৯                           |
| রসকদশ্ব১•৬                              | শাক্তপ <b>দাৰলী</b> —২২৭,২৩ <b>৯</b>        |
| त्रम¤क्षती—-२১९                         | ণাহ মহম্মদ সগীর—১৬৩, ১৭৪                    |
| त्रमिकमञ्चल—৮৯, ৯∙                      | শিবায়ন (শিবম <b>ঙ্গল)—</b> ১৩৮-১৪৩, ২০:    |
| রাধামোহন ঠাকুর—৯৮, ১০৬                  | ণীতলা <b>মজ</b> ল—১৪৩                       |
| র স্থলবিজ্ঞয়—১৭৪                       | শৃভাপুরাণ (অনিলপুরাণ)—৪১, ২২০-২০১           |
| রাগাল্মিকা পদাবলী—১৩, ১০৩-১০৫           | শেথ চান্দ—১৭৪                               |
| রাধামোহন ঠাকুর—১৮৯                      | শেখ ফয়জুলা—-২০৯                            |
| রাজমালা—১৫১                             | ভাষদাস সেন—>∘≽                              |
| রামাক নাটিকা>৫৫                         | ক্তাম পণ্ডিভ—১৩৩                            |
|                                         |                                             |

행계여짜--- 9e, ৮৮ ञ्जित्र नमी--->89 **একুক্দাস---> ৮**, ১৪৮ बीकुककोर्जन-8, 8b, e2, ee শীকুক্মকল-১ ৽ ৭-১০৮, ১৮৯-১৯০ শ্ৰীকুকবিলাস--->৮, ১৪৯ **बीकृक विखय—** € € শ্রীধর (বিতাহেন্দর)---৭৭, ১৬৩ **এধর দাস--সহক্তিক**র্ণামৃত--১৪, ১৬ জীনাথ "ব্ৰাহ্মণ"---১৪৮ **बीनिशाम--**१8 **এরাম পাঁচালী,** কুত্তিবাস—৫৬, ১৫• ু মাধব কললী-১৫৭ **এরামবিজয় নাটক**—১৫৭ এীমুধর্মা (এীচন্দ্র মুধর্মা)-->৬২-১৬৭ ষ্ঠীমক্লল-১৪৩ ষষ্ঠীবর দত্ত-১৯১ · षष्ठीवत्र (मन-->४३), २०५ मक्षप्र-->89, >8% সংকীর্তনানন-১০৬, ১৮১ সথী দোনা---২৩৩ সজী মহনা—১৬৩-১৬৬ সভানারায়ণ পাঁচালী--২৩২ সভাপীরের পাঁচালী—২৩২ স্থাপত-১২১ সম্বুক্তিকর্ণামত-১৪-১৬ সনাতন ('দবীর থাস')---৬৬ मकाकित नमी->8 オペクマモマーンシレ সরফুলমূলক বণিউজ্জমাল-->৬৮, ১৬৯ मत्रह--- ७, २२, २१ मङ्गार ठऊवर्छी---२००

'সাকর' মল্লিক (রূপ)---৬৬

সাজাত থপ্ত-->২১-১৩১ मावित्रिष थीं-->७७, ১৭৪ गांत्रगांभकल-- ১১৮, ১৯২ मात्रम कवि---२०१ সারিগান--২৩৭-৮ निकाठार्य-->৮, २**>** সীতাগুণ কদম্ব-৮৮ সীতাচরিত--৮৮ দীতারাম দাস--১৩৭ হকুর মহামুদ---২১২ স্ফী প্রভাব---১৬১, ১৬৪ पूर्वमञ्जल--->>>, २०১ সেকান্সরনামা -- ১৬৯ रेमकृत मृत्रक-১৬৮ সৈয়াদ আলাওল---১৬৬-১৭৩ रिमयन मर्जुका--- ३५, ३५১ **দৈয়দ স্থলভান—১৭৩**, ২৩৩ সৈয়দ হামজা---২৩৪ বরূপ করতরু--->৽৭ यज्ञे नार्याम्ब--- ৮० হপ্তপয়কর--১৬৮ হরিবংশ (ভবানন্দের)--১০৮ रतिनीमा--->३२-১३७ হাজার বছরের পুরাণ বাঙ্গালা ভাষায় বৌদ্ধগান छ (में।जा---७ श्नारहरू---२२१, २३२ হাতেম-তাইর কেছা---২৩৫ হারাত মাম্দ-২৩৪ হাডিপা (জলজরীপাদ) - ২৯ होरमन ( हरमन ) नाह्-७३-३४७ ক্ষণদা গীতচিপ্তামণি--১০৬, ১৮৯

কেমানন্দ (কেতকাদাস)-->১২